


 
 

 

 

Cadernos de Literatura e 

Diversidade 

2 
  

Shirley de Souza Gomes Carreira 

Paulo César Silva de Oliveira 

(ORGS.) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Gonçalo, RJ – 2022 



 

 

 

 

 

 

 

 

Daniele Ribeiro Fortuna (UNIGRANRIO)

Douglas Rodrigues da Conceição (UEPA)

Fabianna Simão Bellizzi Carneiro (UFG)

Shirley de Souza Gomes Carreira (UERJ)

REITOR 

Mario Sergio Alves Carneiro 

 

SELO EDITORIAL 

POÉTICAS DA DIVERSIDADE 

 

CONSELHO EDITORIAL 

Cláudio do Carmo Gonçalves (UNEB) 

Daniele Ribeiro Fortuna (UNIGRANRIO) 

Douglas Rodrigues da Conceição (UEPA) 

Fabianna Simão Bellizzi Carneiro (UFG) 

Luciano Prado da Silva (UFRJ) 

Luiz Manoel da Silva Oliveira (UFSJ) 

Sílvio César dos Santos Alves (UEL) 

Ximena Antonia Diaz Merino (UFRRJ) 

 

COORDENAÇÃO EDITORIAL 

Shirley de Souza Gomes Carreira (UERJ) 

Paulo César Silva de Oliveira (UERJ) 

 

REVISÃO TÉCNICA 

Débora Chaves (UEPA) 

Larissa Moreira Fidalgo (UERJ) 

 

 

 

 

 



 
 

© 2022 Dos autores. 

Diagramação: Paulo Cesar Silva de Oliveira 

Capa: Shirley de Souza Gomes Carreira 

 

 

O presente trabalho foi realizado com apoio do CNPq, Conselho Nacional de 

Desenvolvimento Científico e Tecnológico – Brasil e da FAPERJ, Fundação Carlos Chagas 

Filho de Amparo à Pesquisa do Estado do Rio de Janeiro. 

 

FICHA CATALOGRÁFICA 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

SUMÁRIO 
 

 

 

APRESENTAÇÃO 
 

5 

NÃO SE ESQUEÇA DE NADA: UM ESTUDO DO MEDO NA OBRA O 
MENINO QUE SE ALIMENTAVA DE PESADELOS (2021) 
Amanda Duarte Soares 

7 

  
O RIO DE JANEIRO SITIADO: O EXERCÍCIO DA NECROPOLÍTICA 
EM MEMÓRIAS DE UM SARGENTO DE MILÍCIAS, DE MANUEL 
ANTÔNIO DE ALMEIDA 
Bárbara de Souza Duarte 

28 

  
A NUDEZ DO PATRIARCA: UMA LEITURA DE O IRMÃO ALEMÃO, DE 
CHICO BUARQUE 
Gabriel Silva 

46 

  
MADUREIRA EM TRÊS TEMPOS: ARTE E CULTURA NA ESTRELA 
SUBURBANA DO RIO DE JANEIRO 

57 

Lígia Vasconcellos de Oliveira 

 
 

GÊNERO E VIOLÊNCIA EM PARAÍSO, DE TATIANA SALEM LEVY, E 
O IRMÃO ALEMÃO, DE CHICO BUARQUE 
Luan Carvalho de Araújo Siqueira 

73 

  

IDENTIDADE, SUBALTERNIDADE E GÊNERO EM O SEGREDO ENTRE 
NÓS DE THRITY UMRIGAR 
Nathalia Baptista Fernandes 

83 

  
EU, TITUBA - A BRUXA NEGRA DE SALEM: UMA LEITURA DA 
IDENTIDADE DIASPÓRICA NA PERSPECTIVA DAS 
NEONARRATIVAS DE ESCRAVIDÃO 

95 

Matheus Eduardo dos Santos Silva 
 

 

EL DIVINO NARCISO, APROPRIAÇÃO E (RE)SIGNIFICAÇÃO: A 
COLONIALIDADE E A CONSTRUÇÃO DO OUTRO DE ANÁHUAC À 
NOVA ESPANHA 
Renata Ferreira Alves 
Ximena Antonia Diaz Merino 

113 

  
EXPERIÊNCIA, ERFAHRUNG, EM UMA PERSONAGEM DE FICÇÃO: 
NARRAÇÃO, TESTEMUNHO E MEMÓRIA 
Washington Chalegre 

128 

  



5 
 

APRESENTAÇÃO 
 

A poética concebida por Édouard Glissant propõe uma leitura do mundo cujo 

fundamento epistemológico e objeto principal é o Diverso. Associada à figura da mangrove1,  

a identidade, para Glissant, é fator e resultado de uma “crioulização, ou seja, da identidade 

como rizoma, da identidade não mais como raiz única mas como raiz indo ao encontro de 

outras raízes” (GLISSANT, 2005, p. 27). 

Seguindo a perspectiva de Glissant, o Grupo de Pesquisa Poéticas da Diversidade 

reúne um conjunto de pesquisadores que se dedica à investigação da diversidade no âmbito da 

literatura e em diálogo com outras áreas do conhecimento. Esse é também o foco do recém-

criado Selo Editorial Poéticas da Diversidade-UERJ, que, prioritariamente, visa à divulgação 

da produção resultante das pesquisas realizadas pelo Grupo de Pesquisa Poéticas da 

Diversidade, bem como do resultado de diálogos com outros grupos e núcleos de pesquisa. 

Os Cadernos de Literatura e Diversidade compõem uma série que objetiva contribuir 

com a difusão de resultados de pesquisas que envolvam a participação de pesquisadores 

discentes. Desde estudos sobre o medo na literatura, perpassando questões como a 

necropolítica, questões de subalternidade, gênero e violência, bem como o efeito do 

colonialismo na América Latina, as reconfigurações identitárias nos fluxos migratórios 

contemporâneo e a relação entre narração, memória e história, o conjunto de artigos deste 

segundo volume privilegia múltiplas poéticas da diversidade e focaliza questões que têm sido 

alvo do escrutínio dos Estudos Pós-coloniais e Culturais.  

Se o Diverso constitui um trajeto de errância entre o lugar e o mundo, entre uma 

cultura e outra, entre gêneros textuais e linguagens (GLISSANT, 1997, p. 183), cria, também, 

um lugar discursivo e epistemológico de onde surgem novas significações para os contatos 

interculturais.  

Os artigos aqui reunidos colaboram para a compreensão da tecitura desse feixe de 

relações eda circulação de elementos culturais que formam a base das pequisas empreendidas 

no âmbito da Faculdade de Formação de Professores da UERJ; no Programa de Pós-

graduação em Letras e Linguística da UERJ (PPLIN), no Grupo de Pesquisa CNPq “Poéticas 

da Diversidade” e em outros grupos e núcleos de pesquisa de instituições de ensino superior 

brasileiras. Na certeza de que uma universidade se faz a partir dos pilares do ensino, da 

pesquisa e da extensão, pensar o literário como uma forma de expansão dos saberes e 

representação do mundo social é uma espécie de resistência crítica que somente o campo das 
                                                 
1 Manguezal. Nesse ecossistema, há um entrelaçamento de raízes aéreas. 



6 
 

Humanidades pode estabelecer. O saber literário, congregador, encontra nesses artigos o 

amparo das relações entre a leitura literária e a teorização. Mais além, eles visam a 

reconfigurar estratégias de ensino e aprendizagem, ao trazer à cena crítica um elenco de temas 

e obras que, se pudermos resumir em uma frase, estabelecem o campo literário como locus 

essencial da batalha pela reflexão transformadora. 

 

 

Os Organizadores. 



7 
 

  

NÃO SE ESQUEÇA DE NADA: UM ESTUDO DO MEDO NA OBRA O 
MENINO QUE SE ALIMENTAVA DE PESADELOS (2021)1 
 

Amanda Duarte Soares2 
 

Introdução 

 
Durante os anos iniciais da minha jornada formativa como profissional de Letras, 

aprendi em uma aula de literatura brasileira que a literatura é “um soco no estômago”. E aqui 

utilizo o verbo aprender, ao invés de ouvir, porque foi, de fato, uma aprendizagem, um 

conhecimento adquirido através da prática. As obras literárias estudadas naquele semestre e 

também nos que o sucederam me forneceram a experiência de entender que esse soco no 

estômago pode aparecer na prosa ou poesia, na literatura nacional ou estrangeira, em obras 

clássicas ou contemporâneas. A surpresa e o fascínio em descobrir o poder da literatura e o 

quanto ela conversa com nossa realidade subjetiva e pessoal — muitas vezes tocando em 

feridas abertas e escancarando-as ainda mais, para que mais tarde pudessem fechar 

adequadamente — nunca me abandonou, mas ganhou significados extras quando estudei os 

contos de fadas e encontrei ali outro tipo de soco no estômago, um que conversa com a nossa 

criança interior, que dá voz aos medos e aos pesadelos que não conseguimos nos libertar 

enquanto pequenos e, que por isso, ainda carregamos e cultivamos durante a vida adulta. 

Enquanto pensava sobre os contos de fadas, notei que várias das histórias mais 

famosas começam ou apresentam alguma tragicidade na narrativa ligada aos personagens: um 

rei morre e deixa uma filha desamparada; uma criança órfã precisa lidar com a crueldade da 

madrasta e a inveja das irmãs; mas também notei como esses acontecimentos, embora 

inerentes à vida, são pouco discutidos na literatura infantil e juvenil de modo geral. 

Bettelheim (2002) explica que a maioria das histórias voltadas ao público infantil ou tenta 

divertir ou informar seu público-alvo, deixando de lado temas considerados negativos, 

infelizes e os problemas existenciais. 

Existe, entre os pais da atualidade, a ideia errônea de que privar os filhos de conhecer 

o lado infeliz da vida vai ajudá-los a viver uma vida tranquila e sem problemas, quando na 

verdade acontece o contrário: ora, sabemos que ninguém é feliz o tempo todo e, por mais 

                                                 
1Este artigo é fruto de um trabalho produzido para disciplina Trabalho de Conclusão de Curso. Foi desenvolvido 
sob orientação da professora Dra. Fabianna Simão Bellizzi Carneiro e apresentado dia 04 de abril de 2022, como 
requisito para obtenção ao título de Graduação em Letras – Português e Inglês. 
2 Graduanda do 8º período do curso de Letras – Português e Inglês pelo Instituto de Estudos da Linguagem (IEL) 
da Universidade Federal de Catalão. E-mail: amandasduartes@hotmail.com. 



8 
 

  

próspera que uma pessoa seja, ninguém vive uma vida em que tudo sempre dá certo. 

Diferentemente de Peter Pan, as crianças do mundo real não serão crianças para sempre e, em 

algum momento da vida, precisarão lidar com situações de tristeza, perda, mágoa, medo ou 

abandono. E se os pais não ensinarem sobre isso e não permitirem que a literatura fale sobre 

esses temas, essas crianças não saberão resolver seus problemas interiores, seus dilemas e 

preocupações. 

Em minhas leituras pessoais, deparei-me com o livro O menino que se alimentava de 

pesadelos3 escrito por Jo Yong, traduzido por Jaehyung Woo e publicado no Brasil pela 

editora Intrínseca no primeiro semestre de 2021. Na obra supracitada, a narrativa é marcada 

por uma atmosfera de medo e receio: desde as ilustrações em tons cinza e desbotados, até a 

temática, os sentimentos expressos pelo protagonista e o final infeliz. Mais do que a 

identificação pessoal com a obra, o ponto primordial para a escolha do tema deste projeto foi 

a reflexão, após a leitura de O menino que se alimentava de pesadelos (2021) do quão pouco 

nós, enquanto sociedade, discutimos sobre assuntos considerados tabus e sobre sentimentos 

considerados ruins. E na qualidade de futura profissional de Letras, vejo a necessidade de 

defender a importância da linguagem ao me valer da palavra e da literatura como um dos 

caminhos possíveis para discutir sentimentos que reverberam em mim e também no outro— 

especialmente aqueles sentimentos que causam desconforto e vulnerabilidade, como o medo, 

que é um dos temas centrais da obra do corpus escolhido. 

Por isso, utilizo a oportunidade deste texto para investigar e propor discussões do tema 

do medo através do livro O menino que se alimentava de pesadelos (2021), uma vez que 

acredito na literatura como um dos possíveis caminhos para apresentar emoções negativas às 

crianças, de maneira honesta e não moralizante, valendo-se do caráter artístico e subjetivo da 

literatura. Além disso, entendemos que as reflexões sobre os contos de fadas nunca se 

esgotam e ao propor uma pesquisa neste campo, pretendemos valorizar o gênero e difundir o 

corpus selecionado, uma vez que acreditamos na riqueza de significados da narrativa e na 

capacidade que ela possui de acompanhar a qualidade literária dos contos de fadas clássicos, 

trabalhando temas pertinentes que nos desafiam a pensar e refletir a importância dos 

sentimentos considerados ruins ou negativos, como o medo. 

O medo é um sentimento caro ao ser humano, e seria melhor que começássemos a 

aprender que ele está sempre presente em nossas vidas desde a infância, porque não são 

                                                 
3O menino que se alimentava de pesadelos (2021) é uma obra originada da série sul-coreana intitulada Tudo bem 
não ser normal, transmitido pela Netflix em 2020. Ressaltamos que o livro não é uma adaptação da série, ele 
existia como obra literária dentro do enredo e, após ser publicado fisicamente em seu país de origem, a editora 
Intrínseca trouxa a obra traduzida para o Brasil. 



9 
 

  

somente os adultos que paralisam e sofrem com o medo. E apesar de o conto de fadas não se 

relacionar com o mundo globalizado em vários aspectos— não vivemos mais em castelos, 

poucas pessoas andam a cavalo e sabemos essencialmente que a vida não termina após (se) 

encontrarmos o príncipe ou princesa encantada —eles ainda falam sobre problemas interiores 

dos seres humanos, que não mudam e não somem independentemente do quão 

tecnologicamente evoluídos nos tornamos, e também nos mostram caminhos para, se não 

resolver, ao menos abrandar esses problemas: arrepender-se do erro cometido, pedir ajuda 

quando necessário, enfrentar o mal que não pode ser adiado. 

Fomentamos nossa pesquisa partindo da seguinte hipótese: tirar da criança um final 

que seja sempre feliz é ruim, ou seja, falar sobre temas que expõem a vulnerabilidade do ser 

humano é um caminho possível para elucidar, dar nome as incertezas que sentimos e 

vivenciamos? Ao levantarmos essa hipótese, procuramos entender se ler sobre medo nos 

contos de fadas pode contribuir na formação do jovem leitor, em acordo com o que Antonio 

Candido (1995) chamou de papel humanizador da literatura. 

De forma a assegurarmos uma resposta a esta inquietação, perseguiremos o objetivo 

principal, a saber: analisar a temática do medo na obra O menino que se alimentava de 

pesadelos (2021).Especificamente, objetivamos teorizar a respeito da tecitura literária 

maravilhosa; investigar a intertextualidade entre o conto de fadas tradicional e o corpus 

supracitado; abordar a presença do medo. 

Ressalta-se que nosso método de pesquisa consistirá em uma leitura crítica e analítica 

do corpus, com base em estudos bibliográficos devidamente referenciados ao longo do 

trabalho. 

 

1.Da tecitura literária à tecitura maravilhosa: breves notas 
 

Em seu livro Teoria literária: uma introdução (1999), Jonathan Culler provoca o leitor 

ao assegurar quea indagação “O que é literatura?” não é, ao contrário do que muitos pensam, 

um dos pontos principais a ser discutido na teoria literária. Essa pergunta não requer uma 

definição mecânica, resumida e fácil de ser memorizada, ao invés disso, precisamos refletir 

sobre a noção de literatura, através de análises e discussões que nos permitam entender “por 

que alguém poderia, afinal, se preocupar com a literatura” (CULLER, 1999, p. 28).Aqui 

trazemos Vicent Jouve (2012, p. 11) para ressaltar que a arte (e, por conseguinte, a literatura) 

não existe para fazermos alguma coisa com ela, pois “[a arte] embora não tendo utilidade 

prática, toca dimensões da existência tão fundamentais quanto a cultura, a educação ou a 



10 
 

  

comunicação”.  Não podemos definir a arte em um conceito fechado e, como o autor ressalta, 

não é desejável fazê-lo, porque definir também é limitar. 

Apesar de não ser possível elaborar uma definição fixa e imutável para a arte e para a 

literatura, podemos (e devemos) reconhecer a capacidade que elas possuem de registrar 

costumes e marcas de determinado século, de denunciar ou relatar um momento da história e 

da sociedade e, ao fazer esses registros, intencionais ou não, elas estão nos informando sobre 

o mundo em que vivemos, e sobre como estamos vivendo nele. 

Precisamos entender que falar de literatura não é falar apenas de linguagem, porque “a 

literatura [...] dá provas de um funcionamento particular, que não cobre a totalidade do campo 

da linguagem” (JOUVE, 2012, p. 9). Isso significa que nem todo texto é literário, aliás, nem 

todo texto almeja ser literário. Culler (1999, p. 34) defende que “às vezes o objeto tem traços 

que o tornam literário, mas às vezes é o contexto literário que nos faz tratá-lo como 

literatura”. O autor ainda salienta que uma linguagem organizada e padronizada nem sempre 

transforma algo em literatura; e essas perspectivas que se sobrepõem (literatura como uma 

linguagem com propriedades e estilos específicos, diferentes da linguagem comum utilizada 

no cotidiano versus literatura como um consenso de convenções estipulado pelo 

contexto/sociedade) não conseguem se conciliar, e o nosso papel enquanto pesquisadores é 

justamente caminhar entre elas, nos movimentando entre as perspectivas ao pensar e teorizar 

no campo dos Estudos Literários. 

Com este trabalho não almejamos esgotar as discussões sobre literatura, pelo 

contrário, nosso intuito é contribuir para o campo de reflexões e, ao delimitar nosso objeto de 

pesquisa, voltar-nos-emos para a concepção da literatura como ficção, ou seja, àquela 

literatura voltada para o universo imaginário, entrando em um terreno que Roberto Souza 

(2007, p. 51) explicou “extrapolar o linguístico”. 

O preâmbulo geral apresentado até o momento nos serve como alicerce para 

entendermos a manifestação do insólito, configurado como um acontecimento específico que 

não é representado em todos os textos literários, mas que se consolida dentro daquilo que 

conceituamos como literatura fantástica. No Fantástico existe uma vertente chamada narrativa 

maravilhosa e, a seguir, voltaremos nosso olhar brevemente para o surgimento do fantástico a 

fim de entender um pouco mais sobre a manifestação do insólito e como tal manifestação 

acontece na vertente especificada, isto é, na narrativa maravilhosa. 

O termo “fantástico” surge, conforme Maria Cristina Batalha (2012, p. 483) explica, 

“com um sentido que lhe fora atribuído na época clássica, ou seja, com o sentido de 

phantasia”. O termo também passou por ressignificações que o aproximava dos sentidos de 



11 
 

  

“louco” e “insensato”. Somente ao final do século XVIII, através escritor francês Charles 

Nodier (1780-1844) houvea elevação do fantástico ao Fantástico; assim o termo passa a 

ocupar um lugar de estudo dentro dos Estudos Literários. 

Batalha (2012, p. 484) explica que, para Nodier, o fantástico é local de refúgio contra 

“a desilusão provocada pela dura realidade do mundo”. Nestes anos iniciais do nascimento do 

Fantástico, é possível perceber que o termo englobava qualquer “manifestação do 

sobrenatural na ficção” (BATALHA, 2012, p. 484) e, por isso, era muito abrangente, sem 

uma limitação clara e evidente. Em estudos mais recentes que delimitam melhor o Fantástico, 

Selma Calasans Rodrigues (1988) e Tzvetan Todorov (1992) definem a hesitação como uma 

característica essencial do fantástico. 

García e Batista (2005, p. 108) explicam que para Selma Rodrigues (1988), a hesitação 

estaria presente no diálogo “inconcluso entre o racional e o não-racional, ao desequilíbrio 

entre a realidade e o sobrenatural, ao verossímil inacreditável causado pela ocorrência do 

sobrenatural e seu consequente questionamento”. Já para Todorov (1992), a hesitação estaria 

na narrativa sendo expressa pela voz das personagens, principalmente pelo personagem-

narrador e isso contaminaria o leitor. A hesitação que contamina o leitor é uma marca 

fundamental do Fantástico, pois o leitor hesitaria “entre uma explicação natural e uma 

explicação sobrenatural dos acontecimentos evocados” (TODOROV apud GARCÍA; 

BATISTA, 2005, p. 109). 

Assim, entendemos que o insólito se configura como um elemento ou um 

acontecimento na narrativa que não conversa coerentemente com a realidade exterior, isto é, 

contraria o senso comum e as regras racionais do convívio social. No modo Maravilhoso 

também existe a presença de acontecimentos insólitos, mas a postura dos personagens e dos 

leitores diante do insólito é diferente. Os acontecimentos insólitos são naturalizados nestas 

narrativas, ou seja, não há uma hesitação ou desconfiança por parte dos personagens diante de 

um acontecimento estranho. 

No terreno do Maravilhoso tudo que acontece de estranho é naturalizado, e essa 

naturalização é transmitida ao leitor que, ao saber se tratar de uma narrativa maravilhosa, 

aceita todos os acontecimentos sobrenaturais. Selma Calasans Rodrigues (1988, p. 56) explica 

que nas narrativas maravilhosas radicais o verossímil não é questionado, e que há ainda um 

segundo nível das narrativas maravilhosas, neste nível a ficção não é tão radical e “permite 

que os seres humanos comuns convivam num cotidiano aparentemente verossímil com seres 

sobrenaturais”.  Como estas entidades não são questionadas naquele universo maravilhoso, ou 



12 
 

  

seja, os personagens comuns tratam os seres sobrenaturais com naturalidade, o leitor também 

os aceita, porque “aceita a ficção e seus pressupostos” (RODRIGUES, 1988, p.56). 

Nesse sentido, Todorov discute que 

 

No caso do maravilhoso, os elementos sobrenaturais não provocam qualquer 
reação particular nem nas personagens nem no leitor implícito. Não é uma 
atitude para os acontecimentos contados que caracteriza o maravilhoso, mas 
a própria natureza desses acontecimentos. Os contos de fadas e a ficção 
científica são algumas das variedades do maravilhoso (TODOROV, 2006, p. 
160). 
 
 

O caminho teórico percorrido até aqui é importante porque, como vimos acima, 

inicialmente a vertente do Fantástico não tinha uma definição clara e englobava quase todo 

tipo de narrativa; só em estudos recentes surgiram distinções que estabeleceram limites que 

permitem nossa compreensão do Maravilhoso como uma vertente do Fantástico. Além disso, 

também foi possível perceber que os contos de fadas se encontram no terreno da narrativa 

maravilhosa, uma vez que tudo é possível e todos os acontecimentos estranhos são 

normalizados dentro dos contos de fadas. 

Na seção a seguir, investigaremos a intertextualidade entre contos de fadas 

contemporâneos e os contos de fadas originais para entender que tipo de sentimento e 

acontecimentos se repete entre obras que conseguem conversar entre si mesmo estando 

separadas pelo tempo e por culturas distintas. 

 

2. A intertextualidade entre os contos de fadas contemporâneos e os originais 
 

Nelly Novaes Coelho (1987) explica que os contos de fadas e as fábulas surgiram das 

lendas e dos mitos como uma tentativa de os seres humanos explicarem os fenômenos 

naturais que não entendiam. No mundo atual, nossa ciência é avançada o suficiente para 

explicar fenômenos naturais, confeccionar vacinas que protegem a população e até mesmo 

para encontrar a cura de doenças letais como a varíola. Mesmo assim, ainda não nos 

esquecemos dos mitos gregos mais famosos, das lendas (em nosso caso, do folclore 

brasileiro) e, principalmente, a maior parte das pessoas sabe contar, mesmo que 

resumidamente, um conto de fada sem precisar consultar um livro ou a Internet. 

Além disso, é muito fácil encontrar referências aos contos de fadas tradicionais na 

atualidade. Seja no cinema, na literatura ou até mesmo nos brinquedos das crianças, sempre é 

possível relacionar uma imagem, uma história ou uma expressão aos contos de Charles 



13 
 

  

Perrault, Irmãos Grimm ou Hans Christian Andersen. As histórias escritas por estes nomes 

célebres fazem parte de uma tradição antiga; elas eram contadas oralmente em uma época que 

ainda não existiam livros e poucas pessoas eram alfabetizadas e possuíam acesso e motivos 

pertinentes para saber ler e escrever. Assim, restava apenas a oralidade para contar histórias, 

que eram memorizadas e passadas de geração em geração a fim de entreter as pessoas. 

Foi somente no século XVII, na corte do rei francês Luís XIV, que os contos de fadas 

começaram a ser registrados em papel pela mão de Charles Perrault. A primeira publicação de 

Perrault aconteceu em 1697, quando ele já chegava aos setenta anos e foi intitulada Contos da 

mamãe Gansa, um compilado de contos que ele escutava nos salões parisienses, entre os 

membros da alta sociedade, e que resolveu registrar no papel. É importante ressaltar que as 

primeiras versões dos contos de fadas “nasceram para falar aos adultos” como Nelly Novaes 

Coelho (1987, p. 16) ressalta, e o que atraiu a atenção das crianças nessas histórias foram os 

elementos mágicos e imaginários incorporados a elas. Mas os finais dessas histórias não eram 

sempre felizes, nem possuíam soluções rápidas para os problemas. Muitos acontecimentos 

nessas histórias eram estranhos e horripilantes, incomodavam e chamavam atenção dos 

ouvintes justamente pelo caráter chocante e pelos acontecimentos violentos narrados. 

Embora os contos de fadas contemporâneos sejam diferentes e estejam longe dos 

contos de fadas originais — que eram voltados para os adultos, contados nos salões 

parisienses como forma de entretenimento e não tinham objetivo de ter um final feliz, não 

podemos ignorar as semelhanças que ainda existem entre oclássico e o contemporâneo. Essa 

intertextualidade acontece porque as versões originais são consideradas o ponto de partida dos 

contos de fadas atuais, ou seja, para que as histórias contemporâneas existissem, elas 

precisaram beber na fonte das histórias originais, pois foram adaptadas a partir destas. Sobre a 

intertextualidade, Elaine Martins (2016) afirma que 

 

A intertextualidade encontra-se fundada em ideias de plurivocidade do texto, 
sinalizando sua expansão pela conexão com outros textos. Ela se constrói 
por meio de um processo relacional, textos que murmuram outros textos, que 
são lidos em relação a outros, que são modelados pelo autor e reinventados 
pelo leitor (MARTINS et al., 2016, p. 612). 
 
 

Desse modo, o conto “Chapeuzinho Vermelho” publicado pela Disney, por exemplo, é 

muito diferente da versão original, mas ainda encontramos semelhanças gerais, como os 

personagens, o início da história e a ambientação. Além da história suavizada que a Disney 

criou a partir do conto original, também existem paródias do conto clássico, como 



14 
 

  

Chapeuzinho Amarelo (1970), escrito por Chico Buarque, e as adaptações cinematográficas 

Deu a louca na Chapeuzinho (2005) e A Garota da Capa Vermelha (2011). Oliveira (2018, p. 

183) explica que “quando a intertextualidade acontece, o texto não se relaciona somente com 

aquele que efetua o diálogo, mas também com os demais do mesmo gênero”. É o que 

acontece com os contos escritos por Marina Colasanti, que preservam traços característicos 

dos contos de fadas como a magia, os castelos, os reis e as princesas, mas inovam em sua 

narrativa lírica e com personagens e enredos originais. Deste modo, podemos dizer que nos 

contos de fadas contemporâneos também podemos encontrar a presença dos elementos 

tradicionais, mas em uma leitura diferente, atualizada à nossa sociedade ou então, com uma 

história completamente nova a ser contada. 

A intertextualidade também é capaz de nos revelar a essência de uma história. Affonso 

Romano de Sant’Anna (2003, p. 28) explica que a paráfrase4 repousa “sobre o idêntico e o 

semelhante [...] Ela se oculta atrás de algo já estabelecido, de um velho paradigma”. A 

constatação de que a paráfrase acontece no semelhante é importante para construirmos a 

relação entre os contos de fadas originais e contemporâneos, mas não compartilhamos da 

opinião do autor de que a paráfrase se esconde, pelo contrário: acreditamos quea paráfrase é 

marcada pelo potencial de revelar situações que se repetem. O autor acrescenta que, ao 

falarmos de paráfrase, estamos falando de “intertextualidade das semelhanças” e as vozes que 

se encontram na paráfrase estão situadas na “área do mesmo”, pois elas se identificam 

(SANT’ANNA, 2003, p. 28; 29). 

O potencial da paráfrase está, então, na capacidade de mostrar-nos a semelhança de 

textos que convergem para uma área comum, ainda que tenham sido escritos em épocas 

distintas e falem de lugares culturais diferentes. Ao investigarmos a intertextualidade entre 

contos de fadas originais e contemporâneos, não estamos preocupados com o fato de que as 

histórias são recontadas mudando personagens, trazendo o vilão como protagonista, inserindo 

novos personagens ou alterando o final— isso são possibilidades de que já estamos a par 

porque faz parte do ato de recontar. 

O que verdadeiramente nos preocupa e nos instiga é entender como os sentimentos de 

uma época se repetem em outra; isto é, se as aflições e problemas que foram retratados e 

advertidos nos contos originais (quando a ciência não era avançada e poucas pessoas sabiam 

ler e escrever), são as mesmas questões existenciais que enfrentamos atualmente, ou seja, 

queremos perceber como elas são representadas nesta literatura. Além do fato de um pouco da 

                                                 
4 A paráfrase é um tipo de intertextualidade em que a ideia principal de um texto é mantida, mas expressada com 
palavras diferentes. A paráfrase preserva a essência do texto. 



15 
 

  

essência dos contos de fadas estarem no nosso objetivo desta pesquisa, também nos 

delimitamos neles devido à sua capacidade de falar diretamente sobre as aflições humanas. À 

vista disso, Bruno Bettelheim (2002) explica que 

 

[...] nada é tão enriquecedor e satisfatório para a criança, como para o adulto, 
do que o conto de fadas folclórico. Na verdade, em um nível manifesto, os 
contos de fadas ensinam pouco sobre as condições específicas da vida na 
moderna sociedade de massa; estes contos foram inventados muito antes que 
ela existisse. Mas através deles pode-se aprender mais sobre os problemas 
interiores dos seres humanos, e sobre as soluções corretas para seus 
predicamentos em quaisquer sociedades, do que com qualquer outro tipo de 
estória dentro de uma compreensão infantil (BETTELHEIM, 2002, p.5). 
 
 

Após a discussão realizada acima, ressaltamos que o principal motivo que nos motivou 

abordar a intertextualidade no presente trabalho é porque ela se apresenta como uma 

oportunidade de revelar a essência das histórias e dos sentimentos humanos. Mais do que 

fragmentos de ambientação ou atualizações de personagens clássicos, a intertextualidade que 

buscamos encontrar é se os medos de ontem são os mesmos de hoje, isto é, se as menções 

encontradas nos contos de fadas contemporâneos acerca de problemas e preocupações 

humanas são as mesmas que afetavam a sociedade na época em que os contos de fadas eram 

transmitidos oralmente. 

 

3. A representação do medo na literatura dos contos de fadas 

 

Em A história do medo no Ocidente (2009), Jean Delumeau traz uma retrospectiva dos 

principais medos que marcaram as sociedades ocidentais. Seguindo um recorte histórico a 

partir da Idade Média até a Era Moderna, o livro aborda desde o medo do mar até o medo de 

fantasmas, da noite, da fome, da peste. Para ressaltar a importância de estudar a história do 

medo, o autor cita R. Caillois, que distingue o medo que os animais sentem, do medo que 

sentimos. Caillois explica que o medo das espécies animais é um só: o de ser devorado. Jáo 

medo humano é múltiplo, muda constantemente e pode ser reformulado diversas vezes pela 

nossa própria imaginação. Podemos criar situações imaginárias que nos causam medo, 

formular hipóteses nos colocando em possíveis situações que sentiríamos medo. Delumeau 

(2009, p. 23) elucida que o medo existe em nós e que estará conosco, presente em nossas 

vidas enquanto vivermos. 

Voltando o nosso olhar para a literatura, qual seria a finalidade, então, de tratar o medo 

em obras literárias, em valer-se a da arte para abordar um tema que, apesar de inerente ao ser 



16 
 

  

humano, causa tanto desconforto e vulnerabilidade? E, mais do que isso, qual seria a maneira 

de abordar o medo com as crianças, de representá-lo na literatura voltada para elas? Existe, de 

fato, um motivo plausível para que, mais do que registrar sua origem e história, o medo seja 

pensado, discutido e analisado? Assim como o autor, acreditamos que sim, do contrário, 

porque teríamos tantas referências aos medos (do mar, de fantasmas, da morte), em diversas 

áreas artísticas, desde a poesia até o cinema? 

A literatura fala sobre a vida. E como a vida não é apenas sentimentos bons e 

acontecimentos confortáveis, a literatura também não deveria ser. Nelly Novaes Coelho 

(1991) explica que a literatura, desde suas origens, 

 

Aparece ligada a essa função essencial: atuar sobre as mentes, onde se 
decidem as vontades ou as ações; e sobre os espíritos, onde se expandem as 
emoções, paixões desejos, sentimentos de toda ordem... No encontro com a 
literatura (ou com a Arte em geral) os homens têm a oportunidade de 
ampliar, transformar ou enriquecer sua própria experiência de vida, em um 
grau de intensidade não igualada por nenhuma atividade (COELHO, 1991, p. 
25). 
 
 

Deste modo, defendemos aqui que a literatura é um dos possíveis caminhos existentes 

para tratar temas sensíveis, que muitas vezes fazem-nos sentir incomodados e vulneráveis e, 

através dela somos convidados a pensar e refletir sobre esse incomodo; no caso do medo, 

somos convidados a tentar entendê-lo para então sermos capazes de suportá-lo. 

As crianças, assim como os adultos, também sentem medo. E para refletir sobre como 

a literatura aborda esse sentimento com o público infantil, voltaremos nossos olhos para como 

o medo é representado nos contos de fadas, pois estes são, conforme discutido anteriormente, 

a forma mais antiga de contar histórias e a origem de todos os contos. Entre os “problemas 

interiores” citados por Bruno Bettelheim (2002), existe o medo. O medo é frequente na vida 

da criança porque muitas situações são inéditas e, ao vivenciá-las pela primeira vez, podem 

causar insegurança e temor. No ato de ler, quando as crianças se deparam com cenas que 

causam medo, elas sentem-se instigadas e curiosas e 

 

[...] procuram o medo. As histórias infantis incluem sempre elementos 
assustadores que ensinam os pequenos a conhecer e enfrentar o medo. 
Curiosos e excitados, os pequenos exigem que os adultos repitam várias 
vezes as passagens que os amedrontam nos contos de fadas (KEHL, apud 
SILVA, 2016, p. 24). 
 
 



17 
 

  

Bruno Bettelheim (2002) volta nossos olhos para um hábito que parece comum a todas 

as crianças: existe sempre uma ou outra história que conquista a atenção da criança, ao ponto 

de ela repetir a leitura (ou pedir aos pais para reler) várias e várias vezes. O autor explica que 

a criança irá reler um livro com o qual se identifica inúmeras vezes, em uma tentativa de 

relacionar os acontecimentos da história com a própria vida, até que consiga entender suas 

questões internas. Ele também explica que, no caso dos contos de fadas, pela possibilidade de 

múltiplas interpretações, um mesmo conto pode ter diferentes significados para a criança, ao 

longo do seu crescimento. É comum que a leitura que ela faça aos sete anos seja diferente, por 

exemplo, dá leitura que fará aos dez ou aos doze. A fineza do conto de fadas ao abordar o 

medo é que ele não faz grande alarde sobre isso; o medo não aparece como uma falha ou 

como algo a ser suprimido ou escondido, na verdade ele é representado com a casualidade de 

um desafio que deve ser superado; ou seja, o conto de fadas assegura ao seu leitor, com 

poucas e simples palavras, que o medo não durará para sempre, que ele também tem um fim: 

 

[...] os contos de fadas afirmam a vida, encaminhando o ouvinte ou leitor 
para a superação de suas dificuldades e ampliação dos horizontes. O conto 
de fadas matiza os temores, apresentando-os como meras dificuldades 
(portanto sem conotação negativa do medo imobilizador). E as dificuldades 
correspondem aos conflitos internos e não externos (SPERBER, apud 
SILVA, 2016, p. 44). 
 
 

Fanny Abramovich (2009) escreve que, por estar no âmbito do maravilhoso e cheio de 

fantasia, mas partindo de problemáticas do mundo concreto, os contos de fadas falam às 

crianças porque utilizam situações que elas já vivenciaram ou que estão vivenciando no 

momento da leitura. Os personagens simples passam por problemáticas diferentes, precisam 

encontrar soluções e a história convida o leitor para ajudar nessa missão; o ambiente incerto e 

distante da narrativa permite que qualquer pessoa possa se imaginar na história, coisa que a 

criança realmente faz. E a autora ainda completa que “por lidar com conteúdos da sabedoria 

popular, com conteúdos essenciais da condição humana, é que esses contos de fadas são 

importantes, perpetuando-se até hoje” (ABRAMOVICH, 2009, p. 120). Muito da literatura 

contemporânea dedicada ao público infantil e juvenil que aborda os conflitos das crianças é 

vista com resistência pelos próprios pais e tida como “perigosa” para a tenra idade das 

crianças. Felizmente, pelo fato de os contos de fadas perpetuarem-se até os dias atuais, 

podemos sempre visitá-los para tratar e introduzir estes assuntos com as crianças, ou melhor, 

para deixar que elas descubram conflitos semelhantes aos seus, nas páginas dos contos de 

fadas. Sobre isso, Bettelheim (2002) acrescenta: 



18 
 

  

 

A criança necessita muito particularmente que lhe sejam dadas sugestões em 
forma simbólica sobre a forma como ela pode lidar com estas questões e 
crescer a salvo para a maturidade. As histórias “fora de perigo” não 
mencionam nem a morte nem o envelhecimento, os limites de nossa 
existência, nem o desejo pela vida eterna. O conto de fadas, em contraste, 
confronta a criança honestamente com os predicamentos humanos básicos 
(BETTELHEIM,2002, p. 7). 
 
 

A representação do medo nessas narrativas mostra-se como exemplo e inspiração para 

as crianças, uma vez que mostra maneiras e caminhos para lidar com suas próprias questões e 

para assegurá-las de que existem maneiras de enfrentar aquilo que se teme, ou de enfrentar o 

fato de que tememos alguma coisa. 

Entendemos que o aporte teórico acima foi uma parte imprescindível do presente 

trabalho, pois nos serviremos dele para fazermos uma leitura crítica e analítica do livro do O 

menino que se alimentava de pesadelos (2021), conforme a seguir atestaremos. 

 

4.Por uma leitura analítica de O menino que se alimentava de pesadelos (2021) 

  

Para falar sobre a obra O menino que se alimentava de pesadelos (2021) precisamos 

fazer uma breve retrospectiva, voltando ao ano de 2020, quando foi lançada a série sul-

coreana intitulada Tudo bem não ser normal, na plataforma Netflix. Na série, temos como 

uma das protagonistas a escritora Ko Moon-Young, famosa por escrever livros infantis que 

abordam temáticas sensíveis de maneira honesta, e os livros também contam com ilustrações 

sombrias e às vezes até assustadoras para o público infantil. Ao longo dos episódios, os livros 

da escritora são contados e entrelaçados ao enredo e as ilustrações são mostradas ao público, 

aproximando o público das obras, como se os livros realmente existissem e fossem obras 

literárias de verdade. Foram apresentados na série cinco livros da autora fictícia e, entre eles, 

está O menino que se alimentava de pesadelos (2021). Os livros foram escritos por Jo Yong, a 

própria roteirista da série, no entanto foram publicados com o nome e assinatura da escritora 

fictícia, a saber, Ko Moon-Young. Esses livros são a primeira publicação literária de Jo Yong, 

conhecida na Coreia do Sul no âmbito cinematográfico por participar na elaboração de 

roteiros de várias séries de sucesso. 

Devido ao sucesso da série e o interesse do público, os livros foram publicados no país 

de origem pela editora Wisdom House em julho e agosto de 2020. As livrarias Kyobo Book 

Center e YES 24, duas livrarias importantes localizadas em Seul, capital da Coreia do Sul, 



19 
 

  

informaram que os cinco livros entraram na lista dos vinte livros mais vendidos do mês. 

Como a produção também ficou famosa internacionalmente, no ano de 2021 os livros foram 

traduzidos por Woo Jae-Hyung para o português e publicados pela editora Intrínseca entre os 

meses de março e maio de 2021. 

É importante ressaltar que o livro não é uma adaptação da série, ele foi desde o início 

escrito e planejado como livro literário, com a diferença de que era fictício porque existia 

somente dentro do universo cinematográfico de Tudo bem não ser normal. Foi somente após 

os altos números de audiência da série que a escritora dos livros e do enredo decidiu publicá-

los abertamente ao público, mas mantiveram-se os personagens, enredo, ilustração e detalhes 

exatamente iguais como eram na série. 

O livro O menino que se alimentava de pesadelos (2021) traz a história de um menino 

que tem medo de dormir. O seu medo vem do fato de que, todas as noites, ao dormir, ele é 

atormentado por lembranças ruins que não consegue esquecer. O conteúdo destas lembranças 

não é especificado, e cansado de sentir tanto medo, o garoto vai atrás da bruxa da floresta 

pedir ajuda. A bruxa faz um trato com ele, dizendo que ele não irá mais ter pesadelos, porém 

pede algo em troca: que ele cresça bem e se torne um adulto feliz. 

A história começa com um grito assustado do protagonista (uma criança cuja idade 

não nos é revelada) e com a constatação de que “assim como nos outros dias, o menino 

despertou de um pesadelo terrível” (YONG, 2021, p. 5) e somos informados de que os 

pesadelos do menino eram lembranças ruins que se repetiam em seus sonhos. Não há uma 

especificação maior de quais lembranças atormentavam o menino, permitindo assim a 

identificação do leitor com a obra, pois ao fazer a leitura, o leitor pode projetar suas próprias 

lembranças e tormentos na história, como se ele também estivesse vivenciando a narrativa. 

Colocar nossas próprias expectativas ou receios no ato da leitura proporciona uma maior 

identificação com o que é lido, porque o leitor passa a enxergar as semelhanças entre o que se 

passa na história com a própria vida e assim, os sofrimentos dos personagens tornam-se 

também os sofrimentos do leitor. 

Sabemos que quando crianças têm pesadelos — sejam eles fantasiosos, com monstros 

perseguindo-as ou realistas, como sonhar perdido ou sendo esquecidas pelos pais — a reação 

inicial é contar a algum adulto da família ou que seja de confiança. É normal as crianças 

acordarem chorando, assustadas com os pesadelos e algumas apresentam inclusive uma breve 

confusão, sem conseguir discernir o que é real do que não é. A ausência de uma passagem 

como essa na história diz muito sobre o protagonista ser solitário, pois não há ninguém para 



20 
 

  

consolá-lo quando ele desperta apavorado, nem ninguém que o acalme e o ajude a distinguir 

os sonhos da realidade. 

Diante do medo que sentia de dormir, a primeira ação do garoto é recorrer a bruxa que 

mora nas profundezas da floresta. Ao chegar lá, implora: “Por favor, senhora bruxa, apague 

todas as lembranças ruins da minha cabeça, para que eu não tenha pesadelos nunca mais! Se 

atender ao meu desejo, darei o que quiser!”(YONG, 2021, p. 9). A iniciativa do protagonista 

em buscar ajuda externa, isto é, fora do seu círculo social (ele não procura ajuda dos pais, de 

um irmão mais velho ou de alguma pessoa da família, como se espera que uma criança faça 

ao estar assustada)nos leva a observar como o desespero leva o personagem a procurar a 

figura que, nos contos de fadas, representam o maior perigo da história: a bruxa, vista como 

alguém mau e oportunista, que quando se disponibiliza para prestar um favor, sempre coloca 

uma condição ou um trato que acaba prejudicando os personagens mais tarde. 

Além disso, o trecho citado também conversa com a teoria de Bettelheim (2002) sobre 

os contos de fadas serem honestos com as crianças a respeito dos problemas existenciais dos 

humanos. O livro apresenta uma situação comum ao homem: a vontade de esquecer 

determinados eventos passados, seja por arrependimento de uma ação ou ressentimento por 

ter vivido uma situação (triste, injusta, traumática) devido a terceiros. O protagonista, assim 

como muitos de nós, não consegue superar essas lembranças, que de tão fortes, chegam a 

aparecer em sonhos, em forma de pesadelos. Esse contato constante com lembranças ruins 

desperta no garoto o medo de dormir, porque no sono as lembranças são revividas sem que ele 

possa controlá-las. A passagem nos familiariza com a ideia de que crianças também possuem 

arrependimentos, lembranças ruins e, claro, medos. Nenhuma dessas questões é exclusiva do 

adulto; elas são vividas por pessoas de todas as idades. 

Em O menino que se alimentava de pesadelos (2021) também é possível perceber 

como o insólito aparece no deslocamento de ambientes. O protagonista transita entre seu o 

mundo (aparentemente comum e normal)e a floresta, onde a bruxa mora, com muita 

facilidade e tão naturalmente que não faz o leitor se questionar a verossimilhança da ação. O 

fato de se tratar de uma narrativa maravilhosa faz com que seja plausível a bruxa morar nas 

profundezas da floresta, e também faz sentido que o protagonista conheça o caminho para este 

lugar. Também não questionamos a ação do protagonista em procurar a bruxa quando percebe 

que, sozinho, não vai conseguir aquilo que tanto deseja e o contato com seres sobrenaturais na 

narrativa maravilhosa é naturalizado, porque quando lemos um conto de fadas esperamos 

encontrar alguns elementos como diálogo com uma entidade mágica, acontecimentos 

estranhos naturalizados, magia. 



21 
 

  

Vemos, na história, que a bruxa não desperta medo no garoto: na verdade, ele a trata 

com educação, chamando-a de “senhora bruxa” e quando ela concorda em ajudá-lo, ele 

demonstra alegria. Não parece acanhado ou temeroso perto dela, apenas demonstra respeito 

ao fazer seu pedido de ajuda e, quando ele é atendido pela figura, demonstra profunda 

gratidão. Nesta narrativa vemos uma mudança de foco do medo: aqui a bruxa não é o 

problema; aos olhos do protagonista, ela representa sua solução. O medo nesta história é 

focado nas lembranças ruins e nos sentimentos que essas lembranças despertam no 

personagem, além do seu medo de dormir. Aqui a bruxa apresenta-se não como uma inimiga 

ou ameaça, mas como uma facilitadora, que coloca uma condição em troca de seus serviços: 

ela pede que o menino se torne um adulto feliz, e promete voltar daqui vinte anos. Se ele não 

cumprir a promessa, ela colherá a alma dele. O garoto concorda, achando a condição muito 

fácil e a bruxa demonstra bondade e sabedoria ao pedir “por favor, cresça e seja um adulto 

feliz” (YONG, 2021, p. 11). 

É importante ressaltar o pacto com a bruxa porque nos contos contemporâneos se 

mantém não somente a figura sobrenatural, mas também o acordo que esta entidade faz com o 

protagonista para ajudá-lo a alcançar seu objetivo de maneira mais fácil e rápida. Mas há uma 

quebra de expectativa quando os pesadelos desaparecem e o menino continua levando uma 

vida infeliz. Ele se torna adulto e, quando a bruxa aparece para cobrá-lo, grita ressentido com 

ela “Se todas as minhas lembranças ruins foram apagadas, por que não consegui ser 

feliz?”(YONG, 2021, p. 12). A bruxa então colhe sua alma, como foi acordado, e explica: 

 

As lembranças dolorosas de sofrimento... As lembranças de 
arrependimentos... As lembranças de magoar e ser magoado... As 
lembranças de ser abandonado e rejeitado... Somente aqueles que vivem 
guardando essas lembranças num cantinho do coração são capazes de se 
tornarem mais fortes, mais calorosos, mais flexíveis. A felicidade é 
conquistada justamente por quem age assim (YONG, 2021, p. 14). 
 
 

Este trecho encontra subsídios teóricos em Delumeau (2009) que defende o medo 

como inerente à nossa natureza e um tipo de defesa essencial. Também em Fanny 

Abramovich (2009) vemos que a ideia de que todos convivemos com medos, em diferentes 

intensidades, e que precisamos aprender a enfrentar, superar ou ignorá-los e por fim, seguir 

em frente. 

A ideia que a bruxa passa ao garoto é a mesma que os teóricos, porém ela utiliza uma 

linguagem poética ao explicar que também precisamos das lembranças ruins para crescer, 

para nos tornarmos mais fortes e felizes. Ter apenas boas lembranças não garante a felicidade, 



22 
 

  

mas o ato de aprender a relevar e a conviver com lembranças ruins, medos e arrependimentos 

torna possível encontrar a felicidade mesmo enquanto se passa por situações ruins, porque 

esses sentimentos também têm importância no desenvolvimento do homem. O que o garoto 

faz, ao procurar a ajuda da bruxa, é tentar resolver seus conflitos internos do modo mais fácil, 

e o livro abre espaços para interpretações de que nem sempre livrar-se de uma situação ruim 

garante a felicidade. Quantos de nós já não suspiramos cansados, cogitando como seria mais 

fácil seguir em frente se simplesmente esquecêssemos de determinado acontecimento, ou de 

algo que nos causou arrependimento? O protagonista tem a oportunidade de esquecer, mas 

isso não é o bastante para o fazer feliz. 

O conselho final da bruxa, ao colher e plantar o broto verde que germina no coração 

do garoto é: “portanto, não se esqueça de nada. Não se esqueça e supere. Se não conseguir, 

será apenas uma criança cuja alma não cresce” (YONG, 2021, p. 16). A bruxa dessa história 

possui um papel importante e com diferentes finalidades. Sissa Jacoby (2009) explica que, 

diferente dos contos orais, a bruxa na literatura infantil contemporânea é uma figura híbrida, 

pois mantém características do modelo dos contos clássicos, mas também adere a 

características da modernidade. 

Nesta narrativa, a bruxa cumpre o papel de alerta e perigo dos contos clássicos: ela faz 

o pacto com o menino sob uma condição que, mais tarde, o prejudica, mas também atua como 

uma espécie de conselheira, ensinando ao garoto o motivo de ele não ter conseguido se tornar 

um adulto feliz. Ela caminha entre os papéis e justamente por não se prender a uma única 

finalidade, consideramos uma personagem complexa. No início da história a bruxa aparece 

como a entidade mágica capaz de solucionar os problemas do menino, depois volta para 

colher sua alma, cumprindo com a própria palavra e prejudicando-o, mas antes de partir deixa 

seu conselho final, algo que esperávamos que o garoto fosse ouvir dos pais ou de algum 

adulto presente em sua vida que representasse uma figura confiável. 

Na obra, tanto o protagonista quanto o leitor são capazes de encontrar as respostas 

sobre como lidar com o medo na figura da bruxa, pois as suas explicações são as respostas 

fundamentais das quais Fanny Abramovich (2009) falava, ao defender que encontramos nos 

contos de fadas sugestões sobre como lidar com situações do cotidiano, que toda criança 

passa, a partir dos acontecimentos maravilhosos presentes na narrativa. O fato de a bruxa ser 

sábia é uma característica interessante porque permite que a criança associe que outros 

personagens, além do protagonista, podem ser inteligentes e repassar ensinamentos e que a 

figura do protagonista também é passível de cometer erros e tomar decisões equivocadas. 



23 
 

  

O erro do protagonista não era sentir medo, mas sim o fato de ter ficado paralisado por 

ele e por ter achado que não conseguiria superá-lo para seguir em frente convivendo com 

lembranças ruins. A advertência da bruxa sobre quem não consegue superar as angústias e os 

sofrimentos acabar se tornando alguém cuja alma nunca cresce nos diz muito sobre a 

importância de aprender a lidar com as emoções boas e ruins, porque é quando somos 

crianças que vivenciamos várias situações que nos causam medo e devemos ser ensinados a 

importância de não reprimir os medos nem outros sentimentos, mas entendê-los e aceitá-los, 

para então podermos superá-los. 

A atitude do protagonista em querer se livrar das lembranças para acabar com o medo 

de dormir retrata a precipitação do homem, porque é comum que em determinados momentos 

de desespero, tomamos atitudes precipitadas que no futuro irão gerar consequências 

desagradáveis, pois optamos por tentar resolver o conflito do modo mais rápido, ao invés de 

tentar resolver da maneira mais sensata. 

O ato de a bruxa colher um broto verde germinado no coração do protagonista e 

plantá-lo em seu jardim configura-se como um acontecimento insólito que, como teorizado 

por Todorov (2006) e Selma Rodrigues (1988) é naturalizado porque acontece dentro de uma 

narrativa maravilhosa. Assim, o leitor aceita as condições impossíveis do universo ficcional e 

encontra mais significado no fato do protagonista morrer em um conto de fadas (porque nas 

versões infantis e suavizadas dos contos de fadas temos como característica principal o final 

feliz), do que na circunstância impossível de sua morte. 

A história termina com a frase “No ensolarado jardim da bruxa, havia brotos verdes 

por todos os lados” (YONG, 2021, p. 16) e fica implícito que o garoto não é a primeira pessoa 

que não é capaz de cumprir o trato com a bruxa. Não podemos afirmar que as outras a 

procuraram pelo mesmo motivo e falharam na mesma condição (se tornar um adulto feliz), 

mas podemos inferir que elas também buscaram a alternativa de ajuda mais fácil, uma solução 

mágica concedida pela entidade mágica. Entendemos que a morte do protagonista corrobora 

para a ambientação tensa e pessimista da obra, mas não representa seu ponto mais alto. Desde 

o começo da obra temos uma narrativa pautada no temor e na insatisfação do personagem, 

isto é, em nenhum momento o humor da obra muda, porque mesmo após se livrar do seu 

medo, o personagem se mantém infeliz e insatisfeito. 

Cabe ressaltar que O menino que se alimentava de pesadelos (2021) intertextualiza 

com os contos de fadas clássicos ao repetir características maravilhosas, naturalizar o insólito, 

trazer o pacto com figuras mágicas. O desfecho infeliz também é intertextual porque nas 

primeiras versões dos contos clássicos, muito antes de Charles Perrault e os Irmãos Grimm 



24 
 

  

interferirem, alterando cenas dos contos que transcreviam, as narrativas eram permeadas por 

mortes e desfechos infelizes. 

Pensamos que essa narrativa contribui para a formação das crianças enquanto conto de 

fadas porque trata o medo com honestidade e apesar do protagonista morrer, o sentimento que 

permanece após o final da leitura é a reflexão sobre o conselho da bruxa, e não somente pesar 

sobre a morte do protagonista. O final infeliz nessa obra é imprescindível porque dá mais 

valor às palavras da bruxa sobre não se esquecer de nada e seguir em frente; e esse conselho 

pode ter sido voltado indiretamente aos leitores já que, quando ela fala, a alma do garoto já 

tinha sido colhida e o broto em seu coração, plantado no jardim secreto. 

Através das análises realizadas conseguimos perceber a riqueza dos temas retratados 

na obra do corpus, além da riqueza de detalhes na personalidade e nos conflitos dos 

personagens — a bruxa interpreta mais de um papel, ensina e prejudica ao mesmo tempo, e o 

protagonista é vítima dos próprios medos, mas também é responsável pelas próprias ações e 

insatisfações. Também percebemos como a obra selecionada mostra-se como um livro 

contemporâneo possível para o público infantil e também para o público adulto, pois assim 

como os contos de fadas clássicos, O menino que se alimentava de pesadelos (2021) aborda 

temáticas caras ao ser humano, conversando com a subjetividade de cada um e acaba 

alcançando leitores de todas as idades. 

 

Considerações finais 

 

Este artigo defende a tese de que os contos de fadas contribuem, através dos seus 

elementos fantásticos, bruxas malvadas, animais falantes e heróis que vencem o mal em cima 

da hora, para a criança entender mais sobre os próprios sentimentos e sobre o mundo real, a 

partir do irreal. Para reafirmar isso, reitero a palavra de Bruno Bettelheim (2002), psicanalista 

e terapeuta infantil, que explica: 

 

O prazer que experimentamos quando nos permitimos ser suscetíveis a um 
conto de fadas, o encantamento que sentimos não vêm do significado 
psicológico de um conto (embora isto contribua para tal), mas das suas 
qualidades literárias — o próprio conto como uma obra de arte 
(BETTELHEIM, 2002, p. 12). 
 
 

Vimos, ao longo deste trabalho, que o medo pode preencher os requisitos de uma boa 

história para crianças, afinal trata-se de um sentimento que todo ser humano, em diferentes 



25 
 

  

faixas etárias, já sentiu. Da criança ao idoso, todos sentimos medo em diferentes momentos da 

nossa vida, e dependendo da maneira como crescemos e evoluímos até a fase adulta, esse 

sentimento pode se intensificar ou abrandar, podemos aprender a contorná-lo, ignorando-o e 

seguindo em frente. 

Para este trabalho nos coube, então, analisar como o medo é retratado na obra 

escolhida para o corpus e se essa representação é positiva ou negativa para as crianças. 

Através das análises, percebemos que apesar da obra ser um conto de fadas contemporâneo, 

conversa em muitos aspectos e em muitas angústias com os contos clássicos, além de retratar 

o medo sob variadas perspectivas: sob a perspectiva daquele que o sente (o protagonista) e 

daquele que entende a importância do medo, das angústias em nossas vidas e na formação de 

quem somos (a bruxa). Também consideramos a ausência de um final feliz trouxe mais 

significado para os temas retratados na história, e do começo ao fim temos uma atmosfera 

pesada na narrativa, que só encontra uma solução no conselho da bruxa. O protagonista 

morre, mas o conselho da bruxa sobre manter as lembranças ruins e seguir em frente para 

então alcançar a felicidade segue o leitor para fora do livro, para a vida, porque as palavras da 

bruxa reverberam nas angústias e nos medos do homem. 

Pelas vias do texto literário, comprovamos nossa hipótese inicial de que podemos 

abordar o medo com nossos pequenos. E porque a abordagem acontecerá através da literatura, 

mencionamos Coelho (1991, p. 25), afinal a literatura, “aparece ligada a essa função 

essencial: atuar sobre as mentes, onde se decidem as vontades ou as ações; e sobre os 

espíritos, onde se expandem as emoções, paixões, desejos, sentimentos de toda ordem...”. A 

autora ainda explica que é com o contato da literatura que os homens conseguem transformar 

e enriquecer as experiências pessoais de vida, e que nenhuma outra atividade propõe isso na 

mesma intensidade. 

Pensamos que o público infantil também é passível dessas ações, talvez ainda melhor e 

mais aberto que o público adulto, porque entendemos que as crianças são mais conectadas aos 

sentimentos e sensações diferentes que um novo mundo, um mundo misterioso e distante do 

real, como aquele que existe nos contos de fadas, pode proporcioná-las. 

 

Referências 
 
ABRAMOVICH, Fanny. Literatura infantil: gostosuras e bobices. 5. ed. São Paulo: Scipione, 
2009. 
 
BATALHA, Maria Cristina. Literatura fantástica: algumas considerações teóricas. Letras & 
Letras, Uberlândia, MG, v. 28, n. 2, p. 481-504, jul./dez. 2012. 



26 
 

  

 
BETTELHEIM, Bruno. A psicanálise dos contos de fadas. Tradução Arlene Caetano. 16. ed. 
Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2002. 
 
CANDIDO, Antonio. Vários escritos. 3. ed. São Paulo: Duas Cidades, 1995. 
 
COELHO, Nelly Novaes. O conto de fadas. São Paulo: Ática, 1987. 
 
COELHO, Nelly Novaes. Panorama histórico da literatura infantil e juvenil. 4. ed. São 
Paulo: Ática, 1991. 
 
CULLER, Jonathan. Teoria literária: uma introdução. Tradução Sandra Vasconcelos. São 
Paulo: Beca Produções Culturais, 1999, p. 26-47. 
 
DELUMEAU, Jean. História do medo no ocidente 1300-1800: uma cidade sitiada. Tradução 
Maria Lucia Machado. São Paulo: Companhia das Letras, 2009. 
 
GARCÍA, Flavio; BATISTA, Angélica Maria Santana. Dos fantásticos ao Fantástico: um 
percurso por teorias do gênero. SOLETRAS, São Gonçalo, RJ, n. 10, p. 107-115, jul./dez. 
2005. 
 
GARCÍA, Flávio. O “insólito” na narrativa ficcional: a questão e os conceitos na teoria dos 
gêneros literários. In: ___. (Org.). A banalização do insólito: questões de gênero literário – 
Mecanismos de Construção Narrativa. Rio de Janeiro: Dialogarts, 2007, p. 11-23. 
 
JACOBY, Sissa. A bruxa no imaginário infantil: A última bruxa de Josué Guimarães. Letras 
de Hoje, Porto Alegre, v. 44, n. 4, p. 86-91, out./dez. 2009. Disponível em: 
https://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/fale/article/view/6549.  
 
JOUVE, Vicent. Por que estudar literatura?Tradução Marcos Bagno; Marcos Macionilo. São 
Paulo: Parábola, 2012, p. 9-34. 
 
MARTINS, Elaine Cristina da Silva; NEITZEL, Adair de Aguiar; FREITAS, Aline Amaral. 
Mutações na leitura: A intertextualidade como marca na literatura infantil 
contemporânea. Atos de Pesquisa em Educação, [S.l.], v. 11, n. 2, p. 611-633, set. 2016. 
Disponível em: https://proxy.furb.br/ojs/index.php/atosdepesquisa/article/view/4887. Acesso 
em: 20 fev. 2022. 
 
OLIVEIRA, Maria Cristina Xavier de. Quadrinhos, literatura e a 
intertextualidade. Literartes, [S. l.], v.1, n. 8, p. 181-194, out. 2018. Disponível em: 
https://www.revistas.usp.br/literartes/article/view/145827. Acesso em: 20 fev. 2022. 
 
RODRIGUES, Selma Calasans. O fantástico. São Paulo: Ática, 1988. 
 
SANT’ANNA, Affonso Romano de. Paródia, paráfrase e cia. São Paulo: Ática, 2003. 
 
SILVA, Cícero Marcos Santos da. O medo e a morte na literatura infantil e na obra inédita 
de Federico Garcia Lorca. Dissertação (Mestrado em Estudos Literários) – Instituto de 
Letras, Universidade Federal de Uberlândia, Uberlândia, 2016. 
 



27 
 

  

SOUZA, Roberto Acízelo Quelha de. Teoria da literatura. 10. ed. São Paulo: Ática, 2007. 
 
TODOROV, Tzvetan. As estruturas narrativas. Tradução Leyla Perrone-Moisés. São Paulo: 
Perspectiva, 2006. p. 147-166. 
 
YONG, Jo. O menino que se alimentava de pesadelos: um conto de fadas de Ko Moon-
Young. Tradução Jaehyung Woo. Rio de Janeiro: Intrínseca, 2021. 



28 
 

  

RIO DE JANEIRO SITIADO: O EXERCÍCIO DA NECROPOLÍTICA 
EM MEMÓRIAS DE UM SARGENTO DE MILÍCIAS, DE MANUEL 
ANTÔNIO DE ALMEIDA 
 
 

Bárbara de Souza Duarte1 

 

Introdução 

 

O famoso aforismo de Clausewitz, importante general do exército prussiano em fins 

do século XIX, de que “a guerra é a política continuada por outros meios” (CLAUSEWITZ, 

2007, p. 28) adquiriu, com Michel Foucault, pouco mais de um século depois, novos 

contornos. Em curso ministrado nos anos de 1975-1976, no Collège de France, publicado 

como Em defesa da sociedade, Michel Foucault subverteu a lógica clausewitziana ao afirmar 

que “a política é a guerra continuada por outros meios” (FOUCAULT, 2005, p.22), o que 

significa dizer, em termos teóricos, que a formação dos Estados modernos esteve relacionada 

intrinsecamente à presença de um clima de guerra interno frente às populações nacionais. 

É a partir dos impactos teóricos dessa poderosa tese que Achille Mbembe inicia a 

complexa construção do conceito de necropolítica, que nos servirá de ponto de partida para 

trabalharmos uma narrativa literária que possui como pano de fundo a cidade do Rio de 

Janeiro: Memórias de um Sargento de Milícias, de Manuel Antônio de Almeida. Escrito em 

meados da década de 1850, o romance é tratado pela crítica como parte do cânone literário 

nacional, guardando em si certas peculiaridades de transição entre o Romantismo e o 

Realismo. A crítica em relação à obra, em especial a realizada por Mário de Andrade, chama 

atenção para a presença de elementos autobiográficos. Segundo Andrade (1941, p. 5), “o mais 

provável é que Maneco, além do amor dos pais, tivesse a experiência do ar livre e recebesse o 

aprendizado da rua. Com efeito, no romance, ele se estenderá longamente em contar sem 

delicadeza de análise”. A obra, de fato, possui uma riqueza descritiva aliada a episódios 

históricos, o que a torna bem rica em termos de conteúdo. Andrade, todavia, peremptório em 

sua leitura afirma, que apesar da formação em medicina do autor, “não entra médico no livro” 

(ANDRADE, 1941, p. 6). 

De fato, uma leitura distraída da obra poderia levar à conclusão de que a temática da 

medicina se resume às “doenças [que] correm por conta das sangrias dos barbeiros e das ervas 

do empirismo popular” (ANDRADE, 1941, p.6). Não será essa a leitura que empreenderemos 

                                                 
1Mestranda em Estudos Literários pelo Programa de Pós-Graduação em Letras e Linguística da UERJ (PPLIN). 



29 
 

  

desse clássico. A medicina é um saber que produz discursos sobre o corpo e isso não é uma 

novidade aos estudiosos das humanidades. O que talvez tenha escapado aos olhos de Andrade 

seja o fato de que a medicina não tem como objeto de estudo único e exclusivamente o corpo 

humano, mas também o corpo social. O corpo social, como bem nos recorda Foucault, foi 

objeto detido da análise médica, expondo ideias científicas em torno do impacto do controle 

das populações, na conjuntura social. Assim, a sociedade é representada como um ser e a 

cidade do Rio de Janeiro é representada, em nosso objeto de estudo, em alguma medida, como 

um corpo, um espaço aberto a intervenções. Essa visão clínico-social talvez seja um ponto 

que tenha escapado às leituras mais tradicionais da obra. Um foco na estética pode, realmente, 

dispersar a leitura das camadas mais profundas do romance; uma leitura/intepretação que é 

possível de ser alcançada graças aos inúmeros fragmentos apresentados por Almeida ao longo 

da narrativa. 

O que nos interessa na narrativa é o esforço de reconstrução de um período não 

contemporâneo ao autor. No caso de Almeida, estamos nos referindo ao início do século XIX, 

período compreendido pela transmigração da família real portuguesa, após a invasão francesa 

de Portugal (1808-1820). Apesar da distância dos momentos históricos retratados, será 

perceptível, ao longo deste trabalho, que a representação da Corte foi trabalhada pelo autor, 

revelando um cenário de brutal violência policial e de controle social. 

 

1.Guerra, exceção e necropoder nas ruas da Corte 

 

Nesse sentido, retomando a contribuição foucaultiana acerca da problemática 

clausewitziana, Mbembe destaca: “se consideramos a política uma forma de guerra, devemos 

perguntar: que lugar é dado à vida, à morte e ao corpo humano (em especial o corpo ferido ou 

morto)? Como eles estão inscritos na ordem de poder?” (MBEMBE, 2016, p.124). As 

respostas para essas indagações se encontram na reconstrução de dois conceitos fundamentais 

da teoria política moderna/ contemporânea: o conceito de soberania e o conceito de estado de 

exceção; ambos de grande relevância, também, para a problematização histórica da edificação 

da ordem nos idos do século XIX na cidade do Rio de Janeiro. 

 O conceito de necropolítica, destacamos, se ampara nessas categorias políticas e vai 

além. O poder de subjugação da vida e de produção da morte implica uma drástica 

reconfiguração das relações travadas entre os sujeitos; realidade esta, segundo Mbembe, 

ininteligível ao conceito de biopoder. Todavia, por estarmos diante de uma narrativa literária, 

a produção de espaços de morte confeccionados pelo poder soberano ocorrerá, como iremos 



30 
 

  

demonstrar, em um terreno subjetivo; leitura que vai ao encontro daquilo que Mbembe 

identifica como “formas novas e únicas da existência social, nas quais vastas populações são 

submetidas a condições de vida que lhes conferem o status de “mortos-vivos” (MBEMBE, 

2016, p.146). São exatamente essas formas que povoam o cenário urbano descrito por Manuel 

Antônio de Almeida. Escravos e negros livres são objetos dessas estratégias de poder que 

buscam aniquilar, de alguma forma, o que torna esses sujeitos humanos, ou seja, a própria 

subjetividade/ identidade. 

Sendo assim, longe de revisitarmos vastíssima literatura sobre o assunto, por questões 

pragmáticas, nossa: 

 

[...] preocupação é com aquelas formas de soberania cujo projeto central não 
é a luta pela autonomia, mas “a instrumentalização generalizada da 
existência humana e a destruição material de corpos humanos e populações”. 
Tais formas da soberania estão longe de ser um pedaço de insanidade 
prodigiosa ou uma expressão de alguma ruptura entre os impulsos e 
interesses do corpo e da mente. De fato, tais como os campos da morte, são 
elas que constituem o nomos do espaço político em que ainda vivemos. 
Além disso, experiências contemporâneas de destruição humana sugerem 
que é possível desenvolver uma leitura da política, da soberania e do sujeito, 
diferente daquela que herdamos do discurso filosófico da modernidade. Em 
vez de considerar a razão verdade do sujeito, podemos olhar para outras 
categorias fundadoras menos abstratas e mais táteis, tais como a vida e a 
morte (MBEMBE, 2016, p. 125). 
 
 

O controle em torno da vida e da morte, dos corpos, perpassa a história brasileira. 

Enquanto a instituição da escravidão vigorou no Brasil foram os corpos dos escravos, 

majoritariamente, que sofreram a incidência do controle. Após a abolição da escravidão a 

história não se alterou, os corpos negros continuaram sendo objeto do exercício do poder 

político estatal; marcados, enclausurados e controlados. Por conta disso, é perceptível que os 

contornos do Estado moderno brasileiro adquiriram traços essencialmente policialescos, a fim 

de controlar essas populações. Parte do exercício da soberania, nesse sentido, passava pelo 

medo de uma “haitinização” do país; o que ensejava um imperativo de força, cujo norte era a 

contenção de uma possível ruptura radical encabeçada pelos cativos. 

A revolução haitiana, ocorrida em fins do século XVIII, chocou a elite brasileira de tal 

forma que o receio de uma insurgência generalizada de escravos era latente. Em relação a essa 

questão José Murilo de Carvalho comenta: [...] de fato, testemunhos da época deixam claro 

que havia entre a elite receio de revolta escrava, tendo-se cunhado a expressão haitianismo, 



31 
 

  

referência à violenta revolta dos escravos da colônia francesa de Santo Domingo 

(CARVALHO, 2006, p.18). 

Evitar uma revolta de escravos, mantendo a ordem e afastando a possibilidade de uma 

guerra civil eram pontos candentes à época de D. João VI, período em que se passa o nosso 

romance. A manutenção da ordem por meio do controle dos corpos era uma necessidade 

inescapável para a edificação do exercício soberano. Todavia, não podemos perder de vista 

que a percepção em torno do corpo negro à época da escravidão era o de propriedade de um 

senhor, conforme Mbembe: 

 

[...] como instrumento de trabalho, o escravo tem um preço. Como 
propriedade, tem um valor. Seu trabalho é necessário e usado. O escravo, por 
conseguinte, é mantido vivo, mas em “estado de injúria”, em um mundo 
espectral de horrores, crueldade e profanidade intensos. O sentido violento 
da vida de um escravo se manifesta pela disposição de seu supervisor em se 
comportar de forma cruel e descontrolada, e no espetáculo de dor imposto ao 
corpo do escravo (MBEMBE, 2016, p. 131). 
 
 

Essa condição do negro escravizado ganha vida quando nos deparamos, na narrativa 

de Almeida, com o diálogo envolvendo o barbeiro e um marujo. O narrador nos apresenta a 

situação e, logo, somos capazes de perceber as vicissitudes do estar no mundo do ente 

escravizado. Destaca-se: “o navio a que o marujo pertencia viajava para a Costa e ocupava-se 

no comércio de negros; era um dos comboios que traziam fornecimento para o Valongo e 

estava pronto a largar” (ALMEIDA, 2016, p. 50). De todo o romance, essa é uma das poucas 

vezes em que o leitor terá conhecimento sobre os escravos e todo o desenrolar da cena, a 

despeito do silêncio que permeia a obra, é de uma eloquência fulgural. Anunciada a situação, 

o barbeiro é indagado se “sabe sangrar”, uma prática comum da “medicina” oitocentista. 

Apesar do alerta acerca da experiência limitada, o barbeiro, futuro “médico”, recebeu como 

resposta: “pois, já não disse que sabe sangrar? [...] Então já sabe demais”(ALMEIDA, 2016, 

p.50). 

Essa ascensão é descrita em tons irônicos pelo narrador: “no dia seguinte saiu nosso 

homem pela barra fora; a fortuna tinha-lhe dado o meio, cumpria sabê-lo aproveitar; de oficial 

de barbeiro dava um salto mortal para médico de navio negreiro” (ALMEIDA, 2016, p.50). A 

bordo do navio o barbeiro “médico” iniciou seu aprendizado com dois marinheiros: “logo nos 

primeiros dias de viagem adoeceram dous marinheiros; chamou-se o médico; ele fez tudo que 

sabia ... sangrou os doentes, e em pouco estavam bons, perfeitos” (ALMEIDA, 2016, p.50). 

Isso, naturalmente, se reverteu em prestígio ao “médico”. O que aumentou sua fama foi, 



32 
 

  

exatamente, a preservação da vida de inúmeros cativos ao longo da viagem: “graças à lanceta 

do nosso homem, nem um só negro morreu, o que muito contribuiu para aumentar-lhe a 

sólida reputação de entendedor do riscado” (ALMEIDA, 2016, p.50) [grifo nosso]. 

O poder em torno dos corpos negros se desvela na preservação da vida, algo que, 

conforme narrado, se traduziu em estima e aumento da reputação. Não podemos nos evadir do 

caráter altamente rentável atribuído ao tráfico negreiro e a preservação dessas vidas 

representa, única e exclusivamente, aumento dos lucros. Recordando as palavras de Susan 

Buck Morss, salienta Mbembe: 

 

[...] esse poder sobre a vida do outro assume a forma de comércio: a 
humanidade de uma pessoa é dissolvida até o ponto em que se torna possível 
dizer que a vida do escravo é propriedade de seu dominador. Dado que a 
vida do escravo é como uma “coisa” possuída por outra pessoa, sua 
existência é a figura perfeita de uma sombra personificada (MORSS apud 
MBEMBE, 2016, p. 132). 
 
 

Nesse caso, não há que se falar sequer em vida, uma vez que o retumbante ethos que 

reverbera em torno da reputação do médico é exatamente o da preservação do lucro, da 

propriedade. A preservação da vida e da vitalidade dos cativos no contexto narrado significa a 

preservação da utilidade produtiva e objetiva daqueles corpos. Já em termos subjetivos a 

inespecificidade com que o médico os salva e o afastamento da morte revela, apenas, um 

perecimento simbólico de suas singularidades. O silêncio da narrativa, como mencionamos 

anteriormente, é simbólico a essa altura. A ausência de nomes, traços individualizadores, 

subjetividade, revelam tão somente a morte em vida desses sujeitos. A potência do exercício 

soberano sobre esses corpos nos revela uma dinâmica sui generis acerca do poder de vida e 

morte. Conforme narrado por Almeida, é possível pensarmos, em diálogo com as 

contribuições de Mbembe e Foucault, que em algumas situações é possível nos depararmos 

com a morte sem a eliminação da vida. 

A forma distante com que a população negra é descrita, em um contexto de uma 

cidade, que, historicamente, possuía uma população negra considerável, é, realmente objeto 

de reflexão2. Aprofundando-se nas contribuições de Mbembe, o caráter neutralizado em que 

                                                 
2 Essa questão foi tocada por Mário de Andrade em trabalho sobre a obra. Segundo Andrade (1941, p. 12), “ora, 
é curiosíssimo notar que num livro tão rico de documentação de costumes nacionais como estas Memórias, haja 
ausência quase total de contribuição negra. Entre os personagens não há um só que-seja preto, nem se descreve 
costumes e casos de preto. Sabemos apenas que são geralmente negros os barbeiros de então, negras as baianas 
dançarinas da procissão dos Ourives, e o mais são referências desatentas a escravos e às crias de d. Maria” 
Iremos desenvolver uma possível explicação para esse não dito que gravita em torno de uma construção 
metafórica de uma tensão entre subjetividade x objetividade. 



33 
 

  

os cativos são representados nos suscita uma chave explicativa, na qual somos capazes de 

perceber os fios invisíveis de atuação do poder de vida e de morte sobre esses corpos. Seja 

aparecendo em cenas familiares (“sentada em uma esteira, cercada por uma porção de 

negrinhas, crias de Dona Maria”) (ALMEIDA, 2016, p. 114), seja em cenas de arbitrariedades 

(“outras enfim deixam-se tomar de um furor desabrido e irreprimível; praguejavam, 

blasfemam, quebram os trastes, rompem a roupa, espancam os escravos” (ALMEIDA, 2016, 

p. 168), somos capazes de perceber o tratamento coisificado dispensado aos cativos, o que, 

para longe de uma verdade histórica acerca ou não das estratégias de resistência, denota uma 

visão do poder que aniquila, que destrói preservando a vida. E é “a partir da perspectiva da 

escravidão ou da ocupação colonial [que percebemos como], morte e liberdade estão 

irrevogavelmente entrelaçadas” (MBEMBE, 2016, p. 146). 

Ainda que o “médico” detivesse o poder de vida e de morte, o modus operandi do 

controle não poderia lesionar o “direito natural” de propriedade. Recorda Mbembe, em 

diálogo com Hegel e Bataille:“[...] a morte é o ponto no qual destruição, supressão e sacrifício 

constituem uma despesa tão irreversível e radical – e sem reservas –, que já não podem ser 

determinados como negatividade. A morte é o próprio princípio do excesso – uma 

“antieconomia” (MBEMBE, 2016, p.126). 

Sendo assim, o uso da violência soberana por outros meios, ressignificando a própria 

ideia de morte, marcando, porém, não destruindo totalmente, ou seja, o subjetivo é atacado e o 

objetivo é preservado: incutir medo, temor, sem receio, em caso de necessidade, de eliminar 

em absoluto, visando assim a manutenção do poder e a produtividade. Desse modo, o poder 

sobre os corpos é também uma questão produtiva/lucrativa, tanto que no aprimoramento desse 

controle, a vadiagem e o ócio serão, exatamente, os pontos mais controlados na população. 

Manuel Antônio de Almeida representa essa questão da violência e do exercício do 

poder que marca os corpos com a introdução do Major Vidigal. Na descrição do personagem 

podemos destacar: 

 

O major Vidigal era o rei absoluto, o árbitro supremo de tudo que dizia 
respeito a esse ramo de administração; era o juiz que julgava e 
distribuía a pena, e ao mesmo tempo o guarda que dava caça aos 
criminosos; nas causas de sua imensa alçada não haviam testemunhas, 
nem provas, nem razões, nem processo; ele resumia tudo em si; a sua 
justiça era infalível(ALMEIDA, 2016, p.35, grifos nossos). 
 
 

O poder exercido pelo Major Vidigal não afetava apenas o corpo, mas também a alma. 

E é a partir desse impacto do poder que encontramos uma natureza dualista que permeia toda 



34 
 

  

a construção dos sujeitos por Almeida. De forma reativa ao poder soberano, percebemos um 

cenário urbano tingido pelos seguintes tons: sujeitos que somente percebemos traços 

objetivos, ou seja, são seres no mundo, existem em razão do social, desempenhando funções; 

noutro giro temos seres em si, entes dotados de subjetividade. O mais marcante nesse caso é a 

individuação subjetiva, algo perceptível a partir da presença de nome ou traços 

individualizadores. 

A atuação do Vidigal afeta ambos os sujeitos, naturalmente, sendo, todavia, os efeitos 

àqueles sujeitos individualizados acentuados. Assim, o nome do Major, conforme demonstra 

o narrador, “incutia grande terror” (ALMEIDA, 2016, p. 35), “não eram os granadeiros que 

metiam medo [...] mas o Vidigal, o cruel Major” (ALMEIDA, 2016, p. 35), não havendo 

“beco nem travessa, rua nem praça, onde não se tivesse passado uma façanha do senhor Major 

para pilhar um maroto ou dar caça a um vagabundo” (ALMEIDA, 2016, p. 35). 

 É sintomático, nesse contexto, que o exercício do poder soberano se exerça por meio 

da caça, termo nitidamente associado à ideia de fuga de escravos cativos. O controle sobre os 

corpos, como passa a ser deslumbrado no Rio construído por Manuel Antônio de Almeida e a 

partir dessa abstração dualista dedutível acima descrita, torna-se não apenas territorial, mas, 

acima de tudo, produtivo e disciplinar. 

No que tange ao primeiro aspecto, ou seja, ao controle territorial, salta aos olhos uma 

carga profundamente negativa em relação aos ciganos, populações marcadamente nômades, o 

que essencialmente revela uma incompatibilidade agonística com uma ordem disciplinar fixa. 

Ao se referir aos ciganos, a proveniência deles é salientada: “com os emigrados de Portugal 

veio também para o Brasil a praga dos ciganos. Gente ociosa e de poucos escrúpulos, 

ganharam eles aqui reputação bem-merecida dos mais refinados velhacos” (ALMEIDA, 2016, 

p. 39). 

O controle territorial passava também pela intervenção espacial, algo revelador, em 

termos literários, de uma prática que se revelaria moeda corrente na história carioca do século 

XX. Espaços que concentram populações consideradas díspares ou populações marcadamente 

perigosas, tais como escravos e bandidos, captam a atenção do poder estatal soberano. Por 

isso a realidade da cidade do Rio de Janeiro, em inícios do século XIX, deve ser alterada. A 

questão por trás da vinda da família real é sutilmente demonstrada por Almeida ao longo da 

narrativa, indo ao encontro do que Mbembe chama de “ocupação colonial”. O resultado disso 

à cidade é o de “uma questão de apreensão, demarcação e afirmação do controle físico e 

geográfico – inscrever sobre o terreno um novo conjunto de relações sociais e espaciais” 



35 
 

  

(MBEMBE, 2016, p.135). A separação de corpos é parte desse esforço de inscrição sobre o 

terreno de novas relações, o que significa a produção interna 

 

[...] de fronteiras e hierarquias, zonas e enclaves; a subversão dos regimes de 
propriedade existentes; a classificação das pessoas de acordo com diferentes 
categorias; extração de recursos; e, finalmente, a produção de uma ampla 
reserva de imaginários culturais (MBEMBE, 2016, p.135). 
 
 

Nesse sentido, o episódio envolvendo o Oratório da Pedra é deveras curioso e revela, 

exatamente, a questão de produção de referenciais no imaginário. O local é apresentado como 

espaço de crimes onde era frequente achar “um homem estendido no chão com uma ou duas 

facadas” (ALMEIDA, 2016, p.113); o oratório concentrava toda sorte de gente, que se dirigia 

a esse espaço, a fim de rezar e socializar. A intervenção do poder no espaço não apenas 

ordena como também significa, classifica e produz sentidos ao urbano. Mas não apenas isso. 

A separação entre honestos e gaiatos, fruto de um típico exercício de catalogação, se destaca 

como um ponto interessante para a aniquilação desse espaço, reclamando-o, retomando o 

exercício da soberania. Nas palavras do narrador: 

 

[...] não levamos ainda em conta as inocentes caçoadas que a todo instante 
faziam os gaiatos. Eis aqui pois por que além de outros motivos, dissemos 
que tinham havido razões policiais para que se acabasse com as piedosas 
práticas do Oratório de Pedra (ALMEIDA, 2016, p. 113). 
 
 

Segundo Mbembe, a problemática em torno de um espaço como o apresentado por 

Almeida, em sua narrativa, é exemplificativa do exercício da soberania estatal no tecido 

urbano. Nesses termos, podemos pensar que a atuação do poder no Oratório nos revela uma 

relação simbiótica entre violência/ território, em que “o espaço [é], portanto, a matéria-prima 

da soberania e da violência que sustentava. Soberania significa ocupação” (MBEMBE, 2016, 

p. 135). 

A destruição do Oratório revela sentidos de uma economia do poder ainda em forma 

embrionária, atenta à organização do espacial, uma necessidade racional de separar 

determinados corpos que se amontoavam indistintamente em uma realidade urbana colonial. 

A lógica por trás do narrado por Almeida é a da possibilidade de melhor circulação, por parte 

do poder, por todo o corpo social, abrindo veredas de circulação em que a “ocupação significa 

[e permite] relegar o colonizado em uma terceira zona, entre o status de sujeito e objeto” 

(MBEMBE, 2016, p. 135). 



36 
 

  

Os corpos dóceis que ganham contornos na narrativa do autor são, portanto, sujeitos 

desprovidos de subjetividade e individualidade. Estamos falando do barbeiro, do clérigo, o 

médico, tipos sociais que, desde que se mantenham fiéis aos seus ofícios, não sofrerão com o 

poder soberano do Major. Para esses casos o temor potencial é suficiente para a manutenção 

da ordem. Mas há aqueles casos em que deve haver o exercício da violência e do poder, a fim 

de restaurar a ordem mecânica desses corpos. Esse ponto é bem elucidado na obra no episódio 

envolvendo a prisão do personagem Leonardo Pataca e a prisão de seu filho, também 

Leonardo. No primeiro caso, presenciamos a invasão de uma residência, captando todas as 

nuances do personagem Vidigal. Conforme fica destacado na obra, o Major deu a ordem: 

“toca, granadeiros. A esta voz todas as chibatas ergueram-se, e caindo de rijo sobre as costas 

daquela honesta gente, fizeram-na dançar, e sem querer, ainda por algum tempo” 

(ALMEIDA, 2016, p.37). A ironia presente no adjetivo “honesta gente” é representativa como 

forma de justificação do exercício autocrático do poder. 

De fato, se o poder soberano do Major dispensa garantias jurídicas e processuais, o 

adjetivo honesto nos remete diretamente ao pensamento peremptório e bem difuso na 

sociedade brasileira atualmente; pensamento esse que, naturalmente, encontra raízes nas 

devassas inquisitoriais levada a cabo pelos agentes estatais, apontando que ao acusado não se 

faz necessária qualquer espécie de defesa, pois caso seja inocente, esta não é necessária, 

todavia, sendo culpado não faria jus, o sujeito, a tal dispêndio estatal. Esse embrião autoritário 

é uma herança de um Estado policial3 que buscava não somente o controle dos corpos em 

determinados locais, mas, também, em determinadas funções. Nesse sentido, é curiosa a 

conclusão do episódio, quando o Major indaga aos suspeitos: “então você em que 

ocupa?”(ALMEIDA, 2016, p. 37). 

Essa forma de agir se daria de forma semelhante com o filho de Leonardo. Sobre esse 

importante personagem é claro, inicialmente, “o gosto à vida de vadio e por princípio algum 

                                                 
3 As principais características do Estado Policial são: a arbitrariedade política, a administrativa e a legitimação de 
um agir em nome de uma raison d’état. Nesse sentido, os entraves existentes na idade média, como o 
juraquaesita, perdem sua legitimidade frente ao campo de ação estatal. No sentido de resolver a contradição 
entre a necessidade de garantir o princípio supremo do Estado de Polícia (omnipotência do Estado na 
preservação do bem púbico), da insindicabilidade dos seus atos, surge a doutrina do fisco para a mitigação dos 
prejuízos causados pelo soberano. Pelo fisco, uma doutrina que remonta ao período romano, entendemos um 
desdobramento moral da personalidade do Estado capaz de empreender relações com pessoas privadas. Assim, e 
uma vez que só as matérias de direito – relações jurídicas privadas – eram judicialmente tuteladas, através deste 
expediente possibilitava-se aos lesados pela atividade do Estado acioná-lo judicialmente na pessoa do fisco. O 
objetivo, portanto, era apenas o de diminuir os prejuízos aos privados e não limitar o campo de ação do Estado. 
Neste contexto, o Estado Policial ainda afirma seu caráter ilimitado, a partir de um processo intrincado de 
associação entre o príncipe e o Estado. Essa realidade transmitia, no entanto, uma sensação de insegurança e 
imprevisibilidade, uma vez que pelo jus politae o príncipe constantemente intervia no social, a fim de preservar o 
bem-estar geral (NOVAES, 2006, p. 45). 



37 
 

  

queria deixá-la” (ALMEIDA, 2016, p. 103). Muito em conta por passar “a vida completa de 

vadio, metido em casa todo santo dia, sem lhe dar o menor abalo” (ALMEIDA, 2016, p. 152), 

que sua presença foi captada por Vidigal. Na tentativa de defender Leonardo foi recordado ao 

militar que ele não havia feito nada, recebendo a defensora uma resposta peremptória: “mas é 

mesmo por não fazer nada que isto lhe sucede. Leva, granadeiro” (ALMEIDA, 2016, p. 153). 

A tentativa de disciplinarização dos corpos via a função laborativa colidia frontalmente com o 

ócio. Não à toa a figura do Major, no bojo de seu agir, indagava “das ocupações de cada um, 

e, conforme o que colhia, [ia] mandando embora, ou pondo de parte, para lhes dar melhor 

destino” (ALMEIDA, 2016, p. 181). 

Não custa recordar que o panorama histórico desenhado por Almeida é o de uma 

sociedade de tipo antigo em que temos profunda estratificação social e um poder estatal 

ausente de contenções contundentes, bem como uma ausência de separação entre a esfera 

pública e privada. Todavia, mesmo nesse contexto é perceptível a existência de instituições 

que conformam os corpos, disciplinando-os. Uma delas é a instituição jurídica. Não há que se 

falar ainda em Poder Judiciário, no entanto, é perceptível um conjunto de regras, cargos e 

habitus, que demonstram um poder que disciplina, ordena, atribui vida ou morte. Os 

meirinhos, exemplo apresentado na narrativa, são descritos como “gente temível e temida, 

respeitável e respeitada, formavam um dos extremos da formidável cadeia judiciária que 

envolvia todo o Rio de Janeiro no tempo em que a demanda era entre nós um elemento de 

vida” (ALMEIDA, 2016, p.17). Foi pelo fato de Leonardo fazer parte desse grupo que a 

desvalorização de sua conduta foi prontamente notada por Vidigal quando da aplicação da 

pena: “pois homem, você, um oficial de justiça, que devia dar o exemplo” (ALMEIDA, 2016, 

p. 37). 

Junto com a instituição jurídica temos a clerical. Igual ao que se passou com Leonardo 

tivemos o episódio envolvendo o Reverendo. Ao revistar um quarto, após uma briga, Vidigal 

foi imperativo à tropa: “traz para cá quem estiver lá dentro” (ALMEIDA, 2016, p.37), o que 

se segue consiste em uma das cenas mais curiosas desenvolvidas ao longo da narrativa: 

 

[...] no mesmo instante viu aparecer o granadeiro trazendo pelo braço o 
Reverendo, mestre de cerimônias em ceroulas curtas e largas, de meias 
pretas, sapatos de fivela, e solidéu à cabeça. Apesar dos apuros em que se 
achavam, todos desataram a rir (...) Vidigal foi inflexível; e o Reverendo foi 
conduzido com os outros para a Casa da Guarda na Sé, sendo-lhe apenas 
permitido pôr-se em hábitos mais decentes (ALMEIDA, 2016, p.79). 
 
 



38 
 

  

O exercício do poder punitivo de Vidigal ensejou a exposição do corpo do religioso, 

tal como ocorrera com Leonardo. Igualmente temos uma maior desvalorização da conduta, 

tendo em vista estarmos diante de um membro do clero. Nesse sentido, percebemos que o agir 

do Major é pautado por uma introjeção no espírito humano de autocontrole, que se volatiza, 

por sua vez, a partir de uma comunicação simbólica entre o ato criminoso e a sanção punitiva, 

gerando no sujeito um cálculo utilitário de controle em relação a uma conduta criminosa: 

 

[...] se no meio da algazarra de um fado rigoroso, em que a decência e os 
ouvidos dos vizinhos não eram muito respeitados, ouvia-se dizer “está aí o 
Vidigal”, mudavam-se repentinamente as cenas; serenava tudo em um 
momento, e a festa tomava logo um aspecto sério (ALMEIDA, 2016, p.79). 
 
 

A exibição dos corpos sacramenta qualquer dúvida que possa existir. O ato de punir 

revela uma conduta a ser combatida e o vetor de intervenção que parte do Estado se 

caracteriza pelo emprego de uma força, a fim de inibir outra, algo dentro de uma mecânica 

puramente newtoniana. Há um quadro pedagógico em torno das penas aplicadas pelo Vidigal. 

Desvelam-se nelas uma tessitura de sentidos diversos, que podem ser dirigidos à 

aprendizagem coletiva e social, convergindo àquilo que Foucault afirmava: “a pena que forma 

“sinais estáveis” e facilmente legíveis deve assim recompor a economia dos interesses e a 

dinâmica das paixões” (FOUCAULT, 1977, p. 96). 

Por fim, temos a importância da instituição militar/policial como forma de 

disciplinarização do corpo. O ingresso de Leonardo, personagem entregue à vadiagem, ao 

corpo de granadeiros é deveras interessante para sustentar a tese por nós desenvolvida. O 

ingresso no corpo militar foi o ponto derradeiro da domesticação do corpo de Leonardo. O 

receio potencial do castigo e da prisão – “Leonardo não só ficaria por mais tempo preso, como 

teria de ser chibatado” (ALMEIDA, 2016, p. 193) – foi suficiente para que o personagem se 

tornasse um soldado de fato: “ora, soldado, naquele tempo, era cousa de meter 

medo”(ALMEIDA, 2016, p. 205). 

A manutenção dos corpos no contexto urbano da Corte, conforme narrado por 

Almeida, revela um cenário propício e fértil ao controle, pressupondo, portanto, duas lógicas: 

uma territorial, o que significa dizer que determinados sujeitos devem ser mantidos em certos 

locais e uma produtiva, que nos remete diretamente à preservação do ethos laboral, a 

continuidade do ofício.4 Na hipótese de desrespeito, percebemos o exercício soberano, 

                                                 
4 Estamos aqui diante da hipótese clássica do desvio. O ato de infringir, no entanto, não é tão simples. Existe um 
grau de tolerância em torno do comportamento social. Desde que este não cause choque ao coletivo, a censura é 



39 
 

  

corretor, que busca redirecionar esses corpos às suas funções naturais, algo bem executado 

pelo Major Vidigal. O exercício desse poder ordenador, contudo, não é racionalmente técnico 

ainda. O espaço construído por Almeida é circunscrito, uma cidade com fronteiras bem nítidas 

onde em seu interior circulam diferentes corpos. Com exceção do episódio do Oratório de 

Pedra a economia do poder pouco altera o espaço, ela atinge os corpos o que, por si só, revela 

empecilhos ao poder soberano, uma vez que daquele contexto caótico se formam, 

indistintamente, transgressores e gente honesta: “o Leonardo, sendo naturalmente astuto, e 

tendo até ali vivido numa rica escola de vadiação e peraltismo, deveria conhecer todas as 

manhas do ofício” (ALMEIDA, 2016, p.179, grifos nossos). 

A existência de uma “escola de vadiação”, difusa em sua natureza, exige do poder 

soberano não técnico ações simbólicas como vimos mais acima, exibindo corpos, incutindo 

medo. Essa dinâmica, todavia, não é econômica, a ideia da prisão como fonte de saberes não 

se encontra presente. O pátio da guarda apenas exibe e ao exibir acaba por perder sua maior 

força. O uso do pátio não é voltado a evitar o delito, mas apenas o de extrair o corpo 

transgressor do coletivo. Se a gestão do pátio fosse pautada no segredo buscar-se-ia tocar a 

alma; compreendendo o criminoso. Estaríamos diante de uma nova época, impulsionada por 

uma racionalidade fria, dissecadora da realidade, que buscaria, acima de tudo, compreender 

para controlar. O escopo básico seria simples: a reconstrução de um sujeito obediente, 

disciplinado e seguidor das regras. 

Para Foucault: 

 

O funcionamento do poder penal repartido em todo o espaço social; presente 
em toda parte como cena, espetáculo, sinal, discurso; legível como um livro 
aberto; opera por uma recodificação permanente do espírito dos cidadãos 

                                                                                                                                                         
contida. Dessa forma, a leitura mais superficial do desvio implica em uma compreensão referente a um 
comportamento nocivo ao social. A preocupação em torno deste tipo de conduta levou a uma definição, inicial, 
do comportamento transgressor como um sintoma de algo errado com o sujeito. via de regra, o marginal 
desviante é representado como uma espécie de hostis, um inimigo do social, um sujeito responsável pela quebra 
do “contrato social”, logo preenchido com periculosidade, cujo imperativo social é a sua neutralização, que pode 
variar da eliminação, em alguns casos, ou a separação frente ao social. No que diz respeito ao último caso, o 
romance de Almeida é percussor uma vez que delimita a prisão como um local de neutralização. O nome 
escolhido pelo autor também merece destaque: o pátio dos bichos, o que carrega uma semântica rica em torno 
do desviante. Ao se igualar a um animal, ele representa um perigo em si mesmo e por isso sua figura irradia uma 
necessidade de securitização. Identificar os potenciais marginais, ou seja, é crucial, sendo possível esse exercício 
a partir de um liame comum, que permeia o comportamento, o espaço geográfico de produção e os traços 
fisionômicos, fenotípicos ou culturais. Dessa forma, ciganos, vadios e criminosos como o Chico-Juca são os 
sujeitos passivos esquadrinhados e perseguidos constantemente por Vidigal. Sendo assim, o poder exercido pelo 
Major permite uma construção da criminalidade a partir da negação da ordem. O desviante, portanto, é uma 
criação social; “os grupos sociais criam o desvio ao trazer as regras cuja infração constitui desvio”. Em termos 
do outro, a alteridade do sujeito desviante é vazia, encontrando somente na experiência e na representação social 
algo em comum (VELHO, 1979, p. 39). 



40 
 

  

que realiza a repressão do crime por esses obstáculos colocados à ideia do 
crime (FOUCAULT, 1977, p.115). 
 
 

Apesar de o pátio não desempenhar o papel atribuído às prisões do mundo 

metropolitano de organização da criminalidade, não menos importante foi seu papel na 

narrativa face às populações residentes no Rio de Janeiro. Segundo Fanon, como parte do 

processo colonizador a espacialização de instituições repressivas, como o pátio, se destaca a 

olhos vistos: 

 

[...] a ocupação colonial implica, acima de tudo, uma divisão do espaço em 
compartimentos. Envolve a definição de limites e fronteiras internas por 
quartéis e delegacias de polícia; está regulada pela linguagem da força pura, 
presença imediata e ação direta e frequente(FANON, 2016, p.136). 
 
 

A inexistência dessa tékhne, ao fim e ao cabo, torna todo esforço despiciendo em 

alguma medida, algo bem perceptível na fala do Major: 

 

Gastar meu tempo nesta vida, gastar os meus miolos a pensar nos meios de 
dar caça a quanto vagabundo gira por esta cidade, conseguir, à custa de 
muitos dias de fadiga, de muitas noites passadas sem pregar o olho, de muita 
carreira, de muito trabalho, fazer-me temido, respeitado por aqueles que a 
ninguém temem e respeitam, os vadios e peraltas(ALMEIDA, 2016, p.161). 
 
 

O princípio reitor do exercício do poder de polícia decorre do que Mbembe caracteriza 

como algo intrínseco à essência política colonial. Para o autor camaronês: 

 

[...] as colônias são zonas em que guerra e desordem, figuras internas e 
externas da política, ficam lado a lado ou se alternam. Como tal, as colônias 
são o local por excelência em que os controles e as garantias de ordem 
judicial podem ser suspensos – a zona em que a violência do estado de 
exceção supostamente opera a serviço da “civilização (MBEMBE, 2016, 
p.133). 
 
 

Essa dinâmica foi bem exemplificada acima em inúmeros episódios. Almeida retrata 

uma cidade em que o estado de exceção é perene. Sob o auspicioso trabalho do Major e seus 

granadeiros, percebemos que não há garantias e todos os corpos são esquadrinhados e 

investigados. 

De fato, o discurso da civilização é algo que permeia toda a narrativa de Memórias de 

um Sargento de Milícias, ora remetendo à herança portuguesa, europeia; ora à tradição 



41 
 

  

monárquica. Em termos históricos a transmigração da Corte para a cidade do Rio de Janeiro é 

exemplificativa da continuidade da guerra destacada por Mbembe, uma vez que não há mais 

entre a colônia e a metrópole uma distinção geográfica ou política. A presença da figura real e 

das instituições metropolitanas em território colonial, portanto, tornam a questão da guerra e 

da exceção mais visíveis na narrativa. 

A ocupação colonial “no tempo do rei” enseja, realmente uma “demarcação e 

afirmação do controle físico e geográfico” (MBEMBE, 2016, p.133), inscrevendo no espaço 

da cidade, de acordo com Mbembe: 

 

[...] um novo conjunto de relações sociais e espaciais. Essa inscrição 
(territorialização) foi, enfim, equivalente à produção de fronteiras e 
hierarquias, zonas e enclaves; a subversão dos regimes de propriedade 
existentes; a classificação das pessoas de acordo com diferentes categorias; 
extração de recursos; e, finalmente, a produção de uma ampla reserva de 
imaginários culturais (MBEMBE, 2016, p.133). 
 
 

Recorrendo a Carl Schmitt, Mbembe explica os contornos do estado de exceção. 

Segundo Schmitt “soberano é aquele que decide sobre o estado de exceção” (SCHMITT, 

2005, p.5), o que transpondo para o contexto colonial descrito por Almeida, implica dizer que 

ser soberano, exercer a “a soberania é a capacidade de definir quem importa e quem não 

importa, quem é “descartável” e quem não é” (MBEMBE, 2016, p.135). No bojo desse 

exercício de poder e força não há que se falar em incompatibilidade entre a figura do rei e a 

figura do Vidigal. A exceção, conforme preceitua Agamben, pressupõe uma separação 

abstrata entre a força da lei e a lei ontologicamente pensada, o poder de imperium (ou seja, o 

poder do monarca: el rey) e o poder da lei. O Vidigal, naturalmente, não é o rei, mas, nas ruas, 

ele é o “rei absoluto”, o “árbitro supremo”, o que significa dizer, em termos da exceção: 

 

[...] exceção é, nesse sentido, a abertura de um espaço em que a aplicação e 
norma mostram sua separação e em que uma pura força de lei realiza (isto é, 
aplica desaplicando) uma norma cuja aplicação foi suspensa. Desse modo a 
união, a união impossível entre norma e realidade, e a consequente 
constituição do âmbito da norma, é operada sob a forma da exceção, isto é, 
pelo pressuposto de sua relação. Isso significa que, para aplicar uma norma, 
é necessário, em última análise, suspender sua aplicação, produzir uma 
exceção. Em todos os casos, o estado de exceção marca um patamar onde 
lógica e práxis se indeterminam e onde uma pura violência sem logos 
pretende realizar um enunciado sem nenhuma referência real (AGAMBEN, 
2004, p.63). 
 
 



42 
 

  

De forma genérica são os vadios e os criminosos que são percebidos como 

descartáveis, todavia, não nos é apresentado ao longo da narrativa o exercício de eliminação 

física. Há sim, por sua vez, um exercício de aniquilação metafórica, revelando toda a 

polissemia em torno do conceito de morte. A consequência é que a violência despendida 

contra os “indesejáveis” revela “a forma original do direito, e a exceção proporciona a 

estrutura da soberania” (MBEMBE, 2016, p.135). O que significa dizer que contra esses 

sujeitos a postura inquisitorial da polícia, em especial executada pelo Major Vidigal, cria 

regras próprias que suspendem qualquer direito natural ou positivado – “ora, a lei ... o que é a 

lei, se o major quiser?” (ALMEIDA, 2016, p.198). Não há paz para os perseguidos, isso 

porque a pecha de transgressor ou de vagabundo é permanente. 

Como vimos, não há garantias jurídicas, o exercício do arbítrio do Major, 

representação do poder policial, conforme narrado por Almeida, é soberano nas ruas. Toda e 

qualquer investigação é pautada a partir da própria voz das ruas, das constantes fofocas: 

debaixo do mais fútil pretexto tomava a palavra, e enfiava um discurso de duas horas sobre a 

vida de fulano e beltrano” (ALMEIDA, 2016, p.100), um primitivo panóptico a serviço do 

Estado. Não existem segredos, todos sabem o que está acontecendo o tempo todo, onde os 

transgressores se encontram e o momento em que ocorre um delito. É instrumentalizando essa 

centena de olhos e ouvidos que a Polícia conforma o corpo social urbano. Contudo, diante do 

poder disciplinar e do biopoder exercido sobre esse mesmo corpo, estamos diante de corpos 

ocos, sem sentido, formas estranhas mergulhadas em uma paralisia cruel. Sua finalidade é 

fazer com que a informação corra o mais rápido possível, a fim de garantir a intervenção 

precisa. 

Não muito diferente, nos alertava Abdias do Nascimento, importante expoente na luta 

pela igualdade racial no Brasil, que denunciou, em plena ditadura militar, uma política de 

segregação e eliminação, institucionalizada pela atuação da polícia, que reverbera a ação e a 

omissão do Estado perante à população negra brasileira, fruto de um processo histórico 

opressor que impacta ainda hoje a nossa sociedade. Assim, em O genocídio do negro 

brasileiro: processo de um racismo mascarado, Nascimento faz uma carta aberta à 

população, numa espécie de “campanha contra a discriminação racial, contra a opressão 

policial, contra o desemprego, o subemprego e a marginalização” (NASCIMENTO, 1978, p. 

133). Além disso, busca evidenciar um continuum processo histórico-social sistemático de 

medidas adotadas e negligenciadas pela estrutura de poder, a qual conduz o povo negro ao 

genocídio. 



43 
 

  

O cenário urbano construído por Almeida ainda é o de uma cidade colonial. É 

perceptível que a economia do poder encontra entraves. As instituições disciplinares ainda 

gozam do ethos absolutista, reflexo, também, de uma sociedade materialmente não 

desenvolvida, ainda. Para Mário de Andrade (1941, p. 6), os biógrafos de Almeida observam 

que ele “só se formou em medicina para abandonar a profissão. Continuará sempre no 

jornalismo, bem mais propício à curiosidade do seu espírito versátil. Abandonar a medicina, 

como pudemos observar ao longo deste trabalho, não implicou, necessariamente, no abandono 

de uma visão médica; visão esta não do corpo individual, mas sim do coletivo. Almeida foi 

contemporâneo ao período chave de construção da ordem política imperial e isso, de alguma 

forma, se encontra plasmado nos relatos apresentados nas Memórias. O Rio de Janeiro que 

ganha cores a partir da pena de Almeida é de uma cidade cujos populares que a habitam 

sofrem, constantemente, com a atuação de um poder soberano que busca o controle de seus 

corpos, assim como o controle do espaço da cidade. Vida, morte, disciplina e ordem são 

pontos cardeais a um corpo coletivo retalhado que nos é apresentado. 

O olhar clínico de Almeida é perceptível na sua preocupação em retratar exatamente a 

“raia miúda”, uma vez que é sobre esses corpos que o necropoder age de forma mais 

cristalina. Para Andrade essa visão decorre apenas do fato de “Manuel Antônio de Almeida, 

além de leituras possíveis, [ter] um ótimo informante dos casos de polícia e gente sem casta 

ou sem lei que expõe no seu romance” (ANDRADE, 1941, p.9). A atuação do Major Vidigal 

afasta esse traço apenas jornalístico e reforça a nossa tese. O papel desempenhado pelo Major 

é de natureza angular à conformação do poder soberano e disciplinarização do corpo social. 

Não à toa Almeida ter escolhido um personagem historicamente real, o que demonstra a sua 

preocupação em narrar o processo de construção da ordem política imperial por meio do 

exercício da policial real. Acerca do Vidigal nos conta Mário de Andrade: 

 

[...] este é o único personagem autenticamente histórico. O major Vidigal 
que principia aparecendo em 1809, foi durante muitos anos, mais que o 
Chefe, o dono da Polícia colonial carioca. Habilíssimo nas diligências, 
perverso e ditatorial nos castigos, era o horror das classes desprotegidas 
(ANDRADE, 1941, p.9). 
 
 

Conclusão 

 
O retrato fiel do Major representa uma preocupação cara a Almeida ao longo do 

romance e somando à sua experiência particular, conforme retratado por Mário de Andrade, 

nos permite concluir que o exercício do poder soberano, a instauração da exceção e o 



44 
 

  

exercício do poder necropolítico, não se encontram inexoravelmente restritos ou exclusivos 

aos salões e palácios da elite brasileira, mas sim presente na rua, no cotidiano das populações 

pobres e excluídas. 

É nesse campo invisibilizado pelos grandes romances, pelas grandes narrativas 

nacionais, que Almeida encontra a matéria bruta para iluminar um processo político que não 

possuía espaço nas obras suportadas pelo IHGB ou no célebre trabalho de Varnhagen 

(História Geral do Brasil). Os fundamentos do Estado Imperial brasileiro residiam em uma 

guerra silenciosa travada, hodiernamente, pela polícia frente às populações menos 

favorecidas. A habilitação por parte do poder constituído à polícia possibilitou que essas 

populações sentissem em seus corpos toda a potência de um soberano que não residia em 

palácios, pelo contrário, se encontrava presente junto a eles, o que permitia um controle quase 

que total. Nessa realidade, conforme apresentado por Almeida, a exceção é a regra e o sucesso 

desse modelo de gestão do corpo social pôde, pacificamente, ser expandido para todo o 

Império. 

A tônica da perseguição às “classes perigosas” por parte da polícia se revelaria algo 

tão bem-sucedido para a ordem que até os dias de hoje percebemos ecos dessa política de 

guerra interna. Mudam-se os atores, mas se mantêm as estratégias. A metáfora bélica de 

guerra interna avança e habilita, nos dias de hoje, assim como no período de Almeida, um 

poder de polícia voltado não à proteção da comunidade; mas sim a proteção da “boa 

comunidade” frente às classes perigosas. Memórias de um Sargento de Milícias talvez 

contenha o mais eloquente episódio, presente em nossa literatura, do processo político 

institucional de exclusão e perseguição que se revelaria como a marca do Estado brasileiro, 

isso em todas as suas vestimentas jurídicas – da monarquia à república, da ditadura à 

democracia. 

 

Referências 
 
AGAMBEN, Giorgio. Estado de exceção. Tradução Iraci D. Poleti. São Paulo: Boitempo, 
2004. 
 
ALMEIDA, Manuel Antônio de. Memórias de um Sargento de Milícias. Rio de Janeiro: Nova 
Fronteira, 2016. 
 
ANDRADE, Mário de. Introdução. In: ALMEIDA, Manuel Antônio de. Memórias de um 
Sargento de Milícias. São Paulo: Livraria Martins,1941, p. 5-19. 
 
CARVALHO, José Murilo de. A construção da ordem: a elite política imperial; Teatro de 
sombras: a política imperial. 2. ed. Rio de Janeiro: Civilização brasileira, 2006. 



45 
 

  

 
FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Tradução Renato da Silveira.  Salvador, BA: 
EDUFBA, 2008. 
 
FOUCAULT, Michel. Em defesa da sociedade. Tradução Maria Ermantina de Almeida Prado 
Galvão. São Paulo: Martins Fontes, 2005. 
 
______. Vigiar e punir: nascimento da prisão. Tradução Raquel Ramalhete. Petrópolis, RJ: 
Vozes, 2004. 
 
MBEMBE, Achille. Necropolítica: biopolítica, soberania, estado de exceção, política da 
morte. Arte & Ensaios, Revista do PPGAV/EBA/UFRJ, 2016. 
 
NASCIMENTO, Abdias. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo 
mascarado. São Paulo: Perspectiva, 1978. 
 
NOVAES, Jorge Rei. Contributo para uma teoria do Estado de Direito: do Estado de Direito 
liberal ao Estado social e democrático de direito. Coimbra: Almedina, 2006. 
 
SCHMITT, Carl. Political theology: four chapters on the concept of sovereignty. Cambridge: 
University of Chicago Press. 2005. 
 
VELHO, Gilberto. O Estudo do comportamento desviante: a contribuição da antropologia 
social. In: ___. Desvio e divergência: uma crítica da patologia social. Rio de Janeiro: Zahar, 
1979. 
 



46 
 

A NUDEZ DO PATRIARCA: UMA LEITURA DE O IRMÃO ALEMÃO, 
DE CHICO BUARQUE 
 
 

Gabriel Silva1 
 
 

Existe uma palavra em igbo na qual sempre penso quando 
considero as estruturas de poder no mundo: nkali. É um 
substantivo que, em tradução livre, quer dizer “ser maior do 
que o outro”. Assim como o mundo econômico e político, as 
histórias também são definidas pelo princípio de nkali: como 
elas são contadas, quem as conta, quando são contadas e 
quantas são contadas depende muito de poder. 

(ADICHIE, 2019, p. 22-23) 
 

Vem talvez agora a idade de uma outra experiência, a de 
desaprender, de deixar trabalhar o remanejamento imprevisível 
que o esquecimento impõeà sedimentação dos saberes, das 
culturas, das crenças que atravessamos. Essa experiência tem, 
creio eu, um nome ilustre e fora de moda, que ousarei tomar 
aqui sem complexo, na própria encruzilhada de sua etimologia: 
Sapientia: nenhum poder, um pouco de saber, um pouco de 
sabedoria, e o máximo de sabor possível. 

(BARTHES, 2004, p.45) 
 
 

Introdução 

 

Francisco Buarque de Hollanda, mais conhecido como Chico Buarque, é uma 

personalidade artística e pública bastante respeitada no cenário cultural brasileiro, não apenas 

pelos seus escritos, mas também porsuas demaisatividades artístico-culturais, como, por 

exemplo, sua carreira de cantor. Seu conjunto de obras é diverso, comportando desde 

narrativas para crianças até ensaios e peças teatrais. O irmão alemão (2014), seu quinto 

romance, oferece à análise crítica alguns desafios característicos das ficções contemporâneas, 

como o curto distanciamento temporal entre a crítica e seu objeto de estudo e a escassez de 

fortuna crítico-teórica sobre a narrativa. Todavia, isso também nos possibilita reafirmar o 

fenômeno literário como algo em pleno desenvolvimento no presente da leitura e da reflexão 

e, graças ao amplo repertório intertextual, podemos lançar luz sobre os modos como o cânone 

é processado e ressignificado em nosso momento histórico. 

O romance de Chico Buarque nasce a partir da ficcionalização de um dado real de sua 

biografia. O pai do autor, Sérgio Buarque de Hollanda, residiu em Berlim, entre 1929 e 1930, 

onde de fato teve um filho com uma alemã. Chico Buarque viria a saber desse episódio da 

                                                 
1 Graduando em Letras- Português-Literaturas na Universidade Estadual do Rio de Janeiro – Faculdade de 
Formação de Professores (UERJ-FFP). Bolsista de Iniciação Científica da FAPERJ. 



47 
 

  

vida de seu pai aos 22 anos de idade, em 1967, e só decidiria tomá-lo como matéria para uma 

produção intelectual muito depois. Não obstante, longe de se tratar de um romance biográfico, 

como se poderia supor, O irmão alemão não apenas desrealiza a biografia de seu autor – 

mesclando fatos a eventos imaginários, adulterando documentos, brincando com datas– como 

também desconstrói em sua esfera textual a própria realidade ficcional que narra, uma vez que 

a coloca em suspenso frequentemente, sugerindo possibilidades interpretativas distintas para 

um mesmo evento e lembrando ao leitor que a memória humana, por ser entrecortada pela 

fantasia, não é confiável. 

Não é do interesse do presente artigo, no entanto, tratar dos problemas relativos às 

tensões entre realidade e ficção presentes no romance. Elas são aqui sinalizadas apenas por 

serem questões centrais da narrativa. O escopo de interesse deste artigo reside nas passagens 

em que romance de Chico Buarque, geralmente por meio do recurso da ironia, pensa o papel 

das narrativas contemporâneas, a democratização do acesso à literatura e o despotismo 

intelectual que, ao sacralizar excessivamente a literatura, faz dela um monopólio que a isola 

do mundo. Para tanto, aqui será focalizada a relação de amor e ódio do protagonista do 

romance, Ciccio, com o pai, visando a entender como ele, apesar de idolatrar a figura paterna, 

também trabalha para minar seu poder. Assim, o primeiro tópico de nossa investigação, 

“Literatura e poder”, tratará das questões referentesà autoridade e ao status vinculados à 

aquisição dos saberes encerrados na literatura, enquanto o segundo, “Literatura e prazer”, 

abordará o modo como o romance de Chico Buarque parece sugerir uma ruptura com as 

estruturas autoritárias ao enfatizar a leitura descompromissada. 

 

Literatura e poder 

 

O irmão alemão é narrado em primeira pessoa pelo personagem Ciccio (Francisco), 

filho mais novo de Sergio, um colecionador de livros e crítico literário que possui certa 

antipatia pela literatura contemporânea, e de uma dona de casa subserviente que se dedicaa 

organizar a gigantesca coleção pessoal de livros do marido. A história tem início quando o 

protagonista descobre uma carta em alemão entre as páginas de um dos muitos livros do pai e, 

após uma tradução duvidosa e baseado em rastros de conversas de que se recorda vagamente 

ter ouvido, se convence de que possui um irmão alemão e decide iniciar uma busca por ele. 

Poder-se-ia, portanto, dizer, a priori, que o romance trata da busca obsessiva de Ciccio pelo 

irmão desconhecido. À medida que vamos nos aprofundando na narrativa, porém, percebemos 



48 
 

  

que essa busca é menos uma procura por um irmão alemão do que uma busca do narrador pela 

aprovação e aceitação por parte do pai. 

Desde a infância, Ciccio competia com o seu irmão brasileiro, Mimmo (Domingos), 

pelo amor do pai, uma vez que, pelo menos em seu imaginário – considerando que estamos 

ante uma narrativa em primeira pessoa, tendo, portanto, apenas a visão do protagonista sobre 

os eventos narrados –, seu irmão o preferido do patriarca (e também da mãe). Antes de cogitar 

a existência de um irmão alemão, a grande obsessão de Ciccio era a bibliotecado pai, que 

utilizava como meio para um fim, na expectativa idealizada de se vincular de alguma forma 

ao progenitor, valendo-se da sua suposta inclinação para as belas letras: 

 

[...] o que me leva a pensar no meu pai com meu irmão, que entra à vontade 
noescritório, mas só lê gibi, o que me leva a pensar em algum dia revelar a 
meu pai que, bem ou mal, li em francês o Guerra e Paz até a metade, e agora 
com a ajuda do dicionário inglês penava para compreender O Ramo de Ouro 
até achar o bilhete alemão (BUARQUE, 2014, p. 13-14). 
 
 

O excerto supracitado sugere-nos o pressuposto teórico de que o esforço para ler 

aqueles livros era na realidade uma tentativa de conquistar o amor de seu verdadeiro objeto de 

desejo, o pai. A partir dessa perspectiva, a grande obsessão ficcionalizada no romance não 

seria somente a busca compulsiva pelo irmão desconhecido, mas, sobretudo, a tentativa 

desesperada de estabelecer vínculos com um pai idealizado, sendo a busca pelo irmão alemão, 

tal como a leitura dos clássicos, apenas um meio para um fim, conforme evidenciado no 

capítulo 11, no qual o protagonista projeta o seu desejo em uma simulação fantasiosa daquilo 

que supostamente seriam os pensamentos de sua mãe:  

 

Estou convicto de que em sua noite insone, enquanto meu pai cantava um 
acalanto aos brados, mamãe juntou as pistas que tenho largado aqui e alido 
meu interesse obstinado pela história de Sergio Ernst. E por mais que o tema 
lhe seja incômodo, na sua cabeça é esse o único caminho possível de me 
aproximar do meu pai. Para ela, a ouvir meus desastrosos palpites literários, 
papai há de sempre preferir que meu irmão o distraia com as histórias da 
Luluzinha ou as últimas notícias do Brigitte Bardot. Em contrapartida, 
poderei ganhar sua atenção, seu crédito, seu mais íntimo reconhecimento, 
caso tenha êxito no rastreio de um menino de identidade incerta, porventura 
sobrevivente aos anos de terror, numa cidade bombardeada e partida ao 
meio. Pois ainda que meu pai aprenda todas as línguas e devore todas as 
bibliotecas do mundo, talvez seja incapaz de concluir a grande obra da sua 
vida enquanto não suprir essa pequena ignorância dentro dele (BUARQUE, 
2014, p.117-118). 
 
 



49 
 

  

Aceitando o pai como um dos principais objetos de desejo de nosso protagonista, 

propomos trazer para o centro de nossa investigação uma alegoria presente no romance, a 

saber: a alegoria do grande patriarca – aquele que detém o poder e, portanto, o direito sobre os 

discursos – e de seu filho/substituto – aquele que, ao mesmo tempo em que é uma 

continuação do pai, justamente por isso representa um perigo para ele, sendo também o seu 

fim, conforme ilustra o mito de Zeus e Cronos, que nos conta sobre uma antiga profecia 

temida pelo titã, segundo a qual um de seus filhos iria destroná-lo (HESÍODO, 2007, p. 127). 

A partir daí, é possível penetrarmos no símbolo evocado pela narrativa por meio da figura 

emblemática, repressora e autoritária do pai. Basta nos perguntarmos o motivo da aceitação 

paterna ser algo tão importante para Ciccio. Seria apenas um simples e infantil desejo de 

afeto? Ora, o próprio narrador-personagem nos fornece – não apenas uma vez, mas em 

inúmeras ocasiões – alguns indícios do que se trata o seu desejo em relação ao progenitor: 

 

[...] era ao meu irmão que de tempos em tempos meu pai confiava um 
envelope a ser entregue na redação de A Gazeta, do outro lado da cidade. 
Para isso, além do dinheiro do bonde, ele o remunerava com uma quantia 
suficiente para uma semana de milk-shakes. Mas volta e meia meu irmão me 
repassava o dinheiro do bonde e o envelope, que eu levava a pé à redação. 
Não me movia o dinheiro poupado, que mal pagava duas mariolas, eu ficava 
era todo prosa com tamanha responsabilidade (BUARQUE, 2014, p. 20-21). 
 
[...] meus colegas não me perdoavam por ostentar os livros autografados do 
meu pai nos corredores da faculdade de letras. E arriscando-me a aborrecê-
los mais um pouco, eu não resistia a me referir sem cerimônia aos autores 
assíduos na minha casa, o João, o Jorge, o Carlos, o Manuel (BUARQUE, 
2014, p. 47). 
 
[...] uma noite em casa, no meio do jantar, sem mais nem menos lancei esta: 
eu não me envergonharia de ter um filho alemão [...] Só mamãe, depois de 
um momento atônita, se manifestou: mas quem tem vergonha de um filho 
tedesco, Ciccio? Sei lá, disse eu, só sei que o Thomas Mann tinha vergonha 
da mãe brasileira. Era uma afirmação controversa, pelo que havia lido a 
respeito, mas feita com o propósito de suscitar uma reação do meu pai. Ele 
poderia retrucar que o próprio Mann reconhecia traços da ascendência latina 
em seu estilo, ou que a mãe lhe inspirara belas personagens para seus 
romances, poderia dizer em suma que eu estava falando asneira. Mas pronto, 
estaria estabelecida uma ponte entre nós, talvez daí em diante meu pai me 
ouvisse de vez em quando, me corrigisse, de algum modo me filiasse.Quem 
sabe até me admitisse na sala de visitas como um aluno ouvinte, nas noitadas 
em que recebia seus amigos escritores para beber um Old Parr e trocar 
novidades, anedotas, fofocas literárias. Toda coruja, mamãe reforçaria 
também meu uísque a cada vinte minutos (BUARQUE, 2014, p. 52-53). 
 
 

Como é possível postular, com base nos trechos supracitados, a busca pela aceitação 

paterna tem muito a ver com ocupar o lugar do pai, umlugar do poder. O desejo de Ciccio 



50 
 

  

pelo poder não é, como é possível verificar, quando estudamos momentos distintos da 

narrativa, um episódio isolado, mas uma questão constante que atravessa todo o romance e 

persiste no imaginário do protagonista. Ser aprovado pelo pai significa assumir o status de 

pessoa de confiança de um homem importante, quer dizer possibilidade de transitar 

livremente pelo seleto escritório do patriarca, ter acesso a livros raros, frequentar reuniões 

exclusivas com intelectuais renomados, em síntese: adentrar de modo quase iniciático um 

lugar simbólico e, às vezes, também literal, de uma classe superior. 

Não seria, contudo, razoável reduzir o papel do personagem Ciccio no romance ao de 

um mero sonhador obcecado pelo desejo de poder e carente por aceitação e reconhecimento. 

Fazendo isso, estaríamos criando uma imagem cristalizada do protagonista e deixando de lado 

alguns conflitos existentes na narrativa. Para a pensadora nigeriana Chimamanda Adichie 

(2019, p. 26), reduzir o real a um único fato, mesmo que verdadeiro, é extremamente 

problemático, uma vez que estereótipos, ainda que fatuais, não dão conta de definir, no 

sentido de esgotar, a multiplicidade de realidades que o real conjuga. Além disso, conforme 

explica o teórico francês Roland Barthes (2004, p. 10-11), a luta contra o poder não é uma 

batalha entre mocinhos e vilões, mas um combate constante contra um fenômeno que subsiste 

em tudo, inclusive em nós. 

Assim sendo, o romance de Chico Buarque não trabalha, pelo menos não de modo 

sobressalente, com uma visão maniqueísta do ser humano, optando por apresentar ao público 

leitor personagens duais. Embora tenha a tendência de idealizar e romantizar excessivamente 

a realidade, inveje e almeje ocupar os privilégios vinculados ao poder e precise se afirmar a 

todo tempo como alguém inteligente e capaz – em especial em relação a seu irmão Mimmo –, 

Ciccio, por mais paradoxal que seja, também desempenha na narrativa um papel transgressor 

no tocante à questão do poder e, portanto, se mostraantiautoritário, uma vez que toda e 

qualquer estrutura de poder, mesmo as necessárias, é sempre problemática, devendo 

continuamente ser questionada e repensada, o que por vias tortas a personagem performa. 

É possível falar de um papel transgressor desempenhado pelo narrador-personagem e 

protagonista do romance porque ele se torna um agente da fragmentação do autoritarismo no 

momento em que expõe o ridículo de determinadas estruturas de poder a seu redor, quer seja 

dessacralizando a suntuosa biblioteca: “um dia a Maria Helena mandou um chofer devolver 

quantidade de poetas franceses que eu tinha surrupiado de casa, de Baudelaire a Francis 

Ponge. Foi mamãe quem os recebeu, repôs em ordem e mefez jurar que de uma vez por todas 

largaria de mão os livros do meu pai” (BUARQUE, 2014, p. 43), quer seja evidenciando e 



51 
 

  

ironizando a incapacidade de seu pai de escrever uma obra literária, apesar de ser um leitor 

assíduo e um crítico literário respeitado: 

 

Calma, Ciccio, disse minha mãe, quando já crescido lhe perguntei por que 
meu pai não escrevia um livro, uma vez que gostava tanto deles. Ele vai 
escrever o melhor libro del mondo, disse arregalando os olhos, ma prima tem 
que ler todos os outros [...] Era tanta leitura para pôr em dia, que me parecia 
improvável ele vir a escrever o melhor libro del mondo(BUARQUE, 2014, 
p. 18-19). 
 
 

Além disso (pensando não no que o enredo “diz”, mas no que ele sugere), o modo 

caricaturizado como Ciccio admite descaradamente ostentar exemplares autografados apenas 

para ser invejado pelos colegas do curso de letras e sua tendência ao autoelogio – ora por ter 

lido determinado livro, ora por saber pronunciar dada palavra– pode despertar no leitor um 

sentimento de riso em relação à aquisição dos saberes voltada exclusivamente ao poder, 

expondo o ridículo do hábito inerentemente humano de classificar e adjetivar tudo ao redor 

pautando-se em juízo de valor, ou seja: em preconceitos pessoais ou códigos de valores de 

grupos específicos. Assim, mesmo os aspectos classistas e pedantes de Cicio podem ser lidos 

como uma espécie de ridicularização do poder e da autoridade. 

Compreendido o caráter ambivalente do relacionamento do narrador autodiegético 

com o pai – ou seja, a “presença simultânea, na relação com o mesmo objeto, de tendências 

opostas, fundamentalmente o amor e o ódio” (LAPLANCHE; PONTALIS, 2001, p. 17) –, 

abordaremos a seguir mais detalhadamente o aspecto de agente da desconstrução 

desempenhado por Ciccio, apontando o modo como ele encaminha o interesse que nutre pela 

literatura do poder como fim para o prazer. 

 

Literatura e prazer 

 

Conta a narrativa mítica de Noé e Cam, presente naquele que talvez seja o livro mais 

influente e canônico da história da sociedade ocidental, que Noé amaldiçoou para sempre seu 

filho caçula por ele ter rido de sua nudez: 

 

Sendo Noé lavrador, passou a plantar uma vinha. Bebendo do vinho, 
embriagou-se e se pôs nu dentro de sua tenda. Cam, pai de Canaã, vendo a 
nudez do pai, fê-lo saber, fora, a seus dois irmãos. Então, Sem e Jafé 
tomaram uma capa, puseram-na sobre os próprios ombros de ambos e, 
andando de costas, rostos desviados, cobriram a nudez do pai, sem que a 
vissem. Despertando Noé do seu vinho, soube o que lhe fizera o filho mais 



52 
 

  

moço e disse: Maldito seja Canaã; seja servo dos servos a seus irmãos 
(BÍBLIA SAGRADA, Gênesis, 9, 20-25). 
 
 

Logo, os problemas do pai e da manutenção de sua autoridade por meio do despotismo 

e do medo são antigos em nosso imaginário histórico-social. O pai – e entendendo aqui “pai” 

como símbolo de qualquer tradição de pensamento logocêntrico –, por ser aquele que nos 

antecede, é também quem nos deixa um rastro a seguir. O problema surge quando esse rastro 

se transforma em uma verdade cristalizada e, ao invés de nos ajudar a avançar, nos impede de 

pensar por nós mesmos e de lidar com questões exclusivas de nossa individualidade ou de 

nosso momento histórico. Assim, rir da tradição, no sentido de expor o que nela há de 

conflitante ou simplesmente não se sustenta mais, é essencial. Ao fazer isso, porém, acabamos 

por nos deparar com discursos de poder que visam reafirmar o pai, ou melhor, a tradição 

como única autoridade possível. O riso, por desgastar a seriedade dos discursos e possibilitar 

a atribuição de sentidos novos a narrativas cristalizadas por juízos de valor adjudicados a elas, 

é o mecanismo por excelência de fragmentação da autoridade, representando, portanto, um ato 

de transgressão. 

Os modos como Ciccio, por assim dizer, “ri do pai”, são diversos. Antes de 

discutirmos esse ponto, todavia, gostaria de chamar a atenção para o fato de que o romance de 

Chico Buarque, ainda que não seja uma obra voltada a defender uma tese político-ideológica 

específica e se concentre na história familiar do protagonista e em sua busca pelo irmão 

desconhecido, usa como plano de fundo um período histórico marcado por regimes de 

exceção (o que inclui a ditadura militar de 1964), conforme sinaliza Paulo Cesar S. de 

Oliveira (2022, p. 4). Assim, é possível pensar a ridicularização da autoridade do pai presente 

na narrativa como uma sátira implícita aos regimes totalitários, ou até mesmo em uma 

aproximação entre o despotismo político e um tipo de academicismo que visa se apropriar do 

sentido último dos discursos. Com isso em mente, podemos nos dedicar a entender melhor os 

modos como Ciccio esvazia a autoridade de seu pai e dessacraliza, o que de forma alguma é o 

mesmo que degradar, o valor da literatura. 

Para além de uma estrutura familiar hierárquica centrada na figura de uma espécie de 

pater familias, a narrativa também nos apresenta uma estrutura de poder norteadora da 

ordenação dos livros no ambiente doméstico. Por exemplo, os livros raros e sagrados pela 

tradição possuíam lugares privilegiados, em detrimento dos livros contemporâneos, que, por 

sua vez, eram em sua maioria descartadosou ocupavam lugares subalternos na casa: 

 



53 
 

  

A biblioteca do meu pai contava então uns quinze mil livros. No fim superou 
os vinte mil [...]Isso sem contar os jornais, as revistas e a farta 
correspondência habitual, com os últimos lançamentos que por cortesia as 
editoras lhe enviavam. A grande maioria destes ele descartava já ao olhar a 
capa, ou após uma rápida folheada. Livros que jogava no chão e mamãe 
recolhia de manhã para juntar no caixote de doações à igreja. E quando 
porventura ele se interessava por alguma novidade, sempre encontrava 
algum pormenor que o remetia a antigas leituras. Então chamava com seu 
vozeirão: Assunta! Assunta!, e lá ia minha mãe atrás de um Homero, um 
Virgílio, um Dante, que lhe trazia correndo antes que ele perdesse a pista. E 
a novidade ficava de lado(BUARQUE, 2014, p.19). 
 
 

Diferentemente do que se pode pensar em uma primeira análise, a ordenação 

sequencial dos objetos, dos eventos e dos discursos é política. As configurações sob as quais 

ordenamos o real diz muito sobre as estruturas de poder que nos governam: “[...] se você 

quiser espoliar um povo, a maneira mais simples é contar a história dele e começar com ‘em 

segundo lugar’”, nos diz escritora nigeriana Chimamanda Adichie (2019, p. 23) em uma 

citação ao poeta palestino Mourid Barghouti. Isso porque toda organização sugere um 

pressuposto ideológico. 

Ciente disso, Ciccio confronta a estrutura de poder presente em seu ambiente 

doméstico de modo radical: 

 

O suprassumo da biblioteca eram onze volumes hospedados num nicho da 
sala de visitas, como que um altar cavado no centro da estante com espessas 
molduras de jacarandá que os segregavam dos livros por assim dizer 
plebeus. Essas raridades já foram doze, mas uma primeira edição de Hans 
Staden do século XVI fiz o favor de inutilizar. Foi num dia em que meu 
irmão me disse que, quando nasci, meu pai me tomou por um mongoloide. 
Eu nem sabia o que era mongoloide, foi a gargalhada do meu irmão que me 
acertou. Arrastei uma cadeira, alcancei o nicho e catei o livro que me 
pareceu mais sagrado, por causa das letras de ouro na capa dura. Espicacei 
página por página, depois ainda mijei em cima (BUARQUE, 2014, p. 18). 
 
 

Embora certamente haja rancor, imaturidade e perversão no ato de destruir um dos 

livros mais valiosos da coleção do pai, coexiste com esse fato a evidênciade uma percepção 

precoce das estruturas de poder presentes no ambiente familiar e de coragem para subvertê-

las, uma vez que Ciccio violenta não um livro qualquer da biblioteca, mas o que lhe “pareceu 

mais sagrado”, e o faz mesmo sabendo das possíveis consequências. Também é válido 

ressaltar que Mimmo, que nunca destruiu um dos livros da vasta coleção pessoal do patriarca 

como o irmão, também jamais teve interesse em lê-los, o que denota que sacralizar 



54 
 

  

excessivamente algo pode não necessariamente contribuir para a constituição do respeito e da 

admiração, mas sim para estabelecer distanciamento e tabus. 

Barthes (2004, p. 43) salienta que libertar continuamente o nosso relacionamento com 

a literatura da proteção paterna, isto é, da autoridade da tradição, é fundamental, uma vez que 

é esse o único caminho possível para a sua renovação, ou seja, para a sua própria 

sobrevivência. Na narrativa de Chico Buarque, Ciccio não apenas contravém os símbolos que 

sacralizam a literatura como também, conforme já dito, democratiza o acesso a ela, tirando os 

livros do pai da segurança da casa (que os guarda como uma torre de marfim) e os 

emprestando para outras pessoas, e ironiza a autoridade paterna, inclusive a autoridade que 

possui enquanto crítico literário. Contudo, o ápice da ruptura de nosso protagonista com o 

autoritarismo da tradição – o que, vale ressaltar, não é uma ruptura com a tradição em si, até 

porque isso seria impossível, já que tradição e renovação não são conceitos excludentes, mas 

aglutinantes – se dá no último capítulo do romance, durante sua visita a Berlim, quando já 

adulto e ainda em busca do tão almejado irmão de origem alemã, ele conhece, em uma 

livraria, um professor de literatura que lhe aconselha a leitura de livros contemporâneos: 

 

Por acaso ele se chamava Sergiusz, Sergiusz Berenbaum, professorem 
Varsóvia de literatura de língua alemã, e não se aborreceu com a 
intromissãode um desconhecido sul-americano. Pelo contrário, me falou com 
gosto do seu ensaio sobre Robert Walser em edição esgotada, discorreu a 
propósito de autorescontemporâneos que eu ignorava e me fez comprar um 
punhado de livros quenão estavam muito à vista. De chegada ao hotel, [...] 
Posterguei meu serviço, subi ao quarto e me recostei na cama curioso pelos 
livros novos, talvez os primeiros de toda uma vida que eu me permitia 
folhear sem terem passado pelas mãos do meu pai. Li alguns poemas curtos, 
li a orelha de um livro de contos, espiei um romance repleto de fotos de 
bichos, de gentes, de estações de trem, mas minha atenção se dispersava, 
eram dois dias sem notícia do meu irmão. Liguei para o alemão, deixei 
mensagem na caixa postal, apaguei a luz, tornei a acendê-la, voltei ao 
romance ilustrado, empaquei na terceira página. Abri uma cerveja, acendi 
um cigarro, resolvi experimentar mais um bocado do romance, talvez só até 
o fim do primeiro capítulo, mas o capítulo não tinha fim. Eram páginas trás 
páginas de um único parágrafo que eu já não era capaz de largar no meio, e a 
horas tantas lamentei que meu pai não tivesse vivido a tempo de ler aquele 
livro. Lamentei que ele não tivesse vivido mais de cem anos para que, 
saturado das letras, só concedesse em ler romances que tivessem passado 
pelo meu crivo. De manhãzinha fecho o livro deste autor chamado W. G. 
Sebald, que por sua vez fechou seu livro fechando o livro de um Dan 
Jacobson (BUARQUE, 2014, p. 216-218). 
 
 

Por que esse momento da narrativa é tão significativo e merece, como sugerimos ao 

denominá-lo como clímax da ruptura com o autoritarismo da tradição, especial atenção de 



55 
 

  

nossa parte? Ora, nosso protagonista, que não costumava ler livros que seu pai não tivesse 

lido anteriormente – não apenas no tocante ao título, mas também no que se refere ao 

exemplar em si –, demonstra profundo interesse em uma edição que jamais foi manuseada 

pelo seu progenitor, o que significa dizer que não existe nenhuma possibilidade de encontrar 

anotações do patriarca que atribua algum sentido ao texto. Além disso, trata-se de uma 

narrativa contemporânea, ou seja, seu pai – que preferia textos clássicos, ou melhor, que 

possuía profundo desinteresse pela literatura contemporânea – muito provavelmente não teria 

grande interesse em lê-la. 

Também é preciso dizer que o autor citado nesse ponto da narrativa, W. G. Sebald, 

possui livros com configurações estruturais bastante parecidas com as do próprio romance de 

Chico Buarque. Por exemplo, seu livro Austerlitz (2001), que termina com um livro de Dan 

Jacobson sendo fechado, se constitui a partir da narração em primeira pessoa de um narrador-

personageme, conforme evidenciado no texto supracitado, da inserção de fotografias e 

documentos ao tecido narrativo. Além disso, também tem como um de seus temas centrais a 

busca pela reconstituição de um passado familiar incerto. É possível dizer, portanto, que em 

alguma medida O irmão alemão, de Chico Buarque (que dentro da esfera ficcional foi escrito 

pelo personagem Ciccio), se inspira nas produções de Sebald, o que evidencia que um 

escritorcontemporâneo não precisa ler uma enorme quantidade de livros clássicos para 

escrever um livro de valor, como acreditava o pai de nosso protagonista, podendo inclusive se 

inspirar em outros autores contemporâneos. Esse pode ser um outro capítulo da história de 

transgressão em relação à figura do pai, desta vez, o autor novo que precisa questionar o autor 

forte que lhe precedeu, mas este é tema para outra investigação. 

Não se trata, no entanto, de uma dicotomia entre contemporaneidade e tradição, até 

porque, como mencionado na introdução deste artigo, O irmão alemão possui um amplo 

diálogo intertextual com narrativas canônicas, mas doentendimento de que esses dois 

conceitos coexistem e se conjugam. Isto é, o contemporâneo encerra o mesmo potencial de 

adjudicar valor ao clássico que o clássico possui para atribuir valor ao contemporâneo, 

conforme também sugere Ciccio, ainda nesse mesmo ponto da narrativa, com uma irônica 

inversão de papéis: “Lamentei que ele [o pai] não tivesse vivido mais de cem anos para que, 

saturado das letras, só concedesse em ler romances que tivessem passado pelo meu crivo”. 

Desse modo, é posta em xeque a concepção positivista de tempo, sua ordem hegemônica 

sempre linear. O filho pode, então, preceder o pai. 

 
 



56 
 

  

Referências 
 
ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo de uma história única. Tradução Julia Romeu. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2019. 
 
BARTHES, Roland. Aula. Tradução Leyla Perrone-Moisés. 14. ed. São Paulo: Cultrix, 2004. 
 
BÍBLIA. Português. Bíblia Sagrada. Tradução João Ferreira de Almeida. 2. ed. São Paulo: 
Sociedade bíblica do Brasil, 1993. 
 
BUARQUE, Chico. O irmão alemão. Rio de Janeiro: Companhia das Letras, 2014. 
 
HESÍODO. Teogonia: a origem dos deuses. Tradução Jaa Torrano. 7. ed. São Paulo: 
Iluminuras, 2007. 
 
LAPLANCHE, J; PONTALIS, J. B. Vocabulário da psicanálise. Tradução Pedro Tamen. 4. 
ed. São Paulo: Martins Fontes, 2001. 
 
OLIVEIRA, Paulo Cesar S. de. Narrativa e ditadura: O irmão Alemão, de Chico Buarque. 
Anais do 3º Encontro Internacional História & Parcerias, Rio de Janeiro, ANPUH, 2022.p. 
1-16. Disponível em:  https://www.historiaeparcerias.rj.anpuh.org/resources/anais/19/hep 
2021/1635376083_ARQUIVO_1cfd51aa52e91706356c98b2f38c3de1.pdf. Acesso em: 20 de 
abril de 2022. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



57 
 

  

MADUREIRA EM TRÊS TEMPOS: ARTE E CULTURA NA ESTRELA 
SUBURBANA DO RIO DE JANEIRO 
 

Ligia Vasconcellos de Oliveira1 

 

Introdução 

 

O artigo “Madureira em três tempos: a estrela suburbana do Rio de Janeiro” tem como 

temas centrais o papel e importância cultural do bairro de Madureira e seu entorno e seu 

objetivo é analisar os principais componentes que deram à localidade o status de “coração do 

subúrbio carioca”. Para a melhor execução da pesquisa, estabelecemos alguns objetivos 

específicos, exemplificados por três módulos de investigação e análise propostos. 

No primeiro módulo, estuda-se o contexto histórico do Rio de Janeiro que possibilitou a 

abertura para os subúrbios. No segundo módulo, busca-se compreender a função dos bondes 

elétricos e dos trens no que diz respeito à urbanização da cidade. Finalmente, no terceiro e 

último módulo, a pesquisa se volta para Madureira, com a intenção de desmembrar os motivos 

que possibilitaram a sua influência e crescimento exacerbado em relação aos bairros vizinhos e 

de analisar a dualidade comercial e cultural que Madureira expõe. 

Assim, pretende-se salientar o contexto da cidade do Rio de Janeiro a partir dos 

anosiniciais da república, traçando um panorama que nos permita compreender o 

desenvolvimento dossubúrbios. Em seguida, os objetivos metodológicos da pesquisa são: 

expor a história da criação de Madureira e identificar o seu desenvolvimento e importância 

até os dias atuais, por meio da técnica do estudo de casos. O método a ser utilizadoserá o 

histórico, uma vez que os acontecimentos passados serão essenciais para o progresso deste 

estudo, com a finalidade de criar uma linha do tempo que seja capaz de exemplificar o 

crescimento comercial e cultural do bairro ao longo das décadas. 

Portanto, assim como no enredo da Escola de Samba Portela, “Lapa em três tempos” 

(1968), o trabalho aqui apresentado averigua o bairro de Madureira em três momentos, 

desde seus primórdios, passando pelos processos de crescimento e desenvolvimento e sua 

importância como polo cultural-comercial essencial para a economia e a cultura da Cidade e 

Estado do Rio de Janeiro, sem esquecer o papel da região e de seus atores no contexto da 

criação de um imaginário nacional que ali encontra uma das suas mais fortes expressões. 

                                                 
1Mestranda do Programa de Pós-Graduação em Letras e Linguística (PPLIN), na área de Estudos Literários. 
Graduada em História pela Universidade Veiga de Almeida. 
 



58 
 

  

A abordagem desta pesquisa é do tipo qualitativa, concentrando-se principalmente 

em registros bibliográficos, de fontes documentais retiradas de artigos, jornais e revistas. Os 

referenciais teóricos principais deste trabalho se assentarão em obras como Da habitação ao 

habitat: a questão da habitação popular no Rio de Janeiro e a sua evolução(1986) e A 

evolução urbana do Rio de Janeiro (1987), de Maurício de Abreu; Os bestializados: o Rio 

de Janeiro e a república que não foi (1987), de José Murilo de Carvalho; Trabalho,lar e 

botequim: o cotidiano dos trabalhadores no Rio de Janeiro da Belle Époque (1986) e Cidade 

febril: cortiços e epidemias na Corte Imperial, de Sidney Chalhoub, que abordam as 

problemáticas e as questõesmais fundamentais da cidade do Rio de Janeiro no período 

republicano. Além disso, o artigo“Madureira, capital dos subúrbios (1940-1960): carnaval e 

comércio na produção de umacomunidade imaginada” (2015), de Annelise Caetano Fraga e 

Miriam de Oliveira Santos será o referencial indispensável para a pesquisa sobre o bairro de 

Madureira. 

 

A remodelagem do centro do Rio: rumo aos subúrbios 

 

O período inicial da república brasileira veio atrelado a mudanças significativas. 

Além da transição política e da nova inclinação ao capitalismo, o país também vivenciava 

o remodelamento das relações comerciais e sociais desde a abolição da escravatura, em 

1888. O Rio de Janeiro, por ser até então a capital do Brasil, sentiu de forma mais íntima o 

resultado de tais transformações, sendo a primeira delas de caráter demográfico. Segundo 

José Murilo de Carvalho (1987), “em termos absolutos, tem-se que a população quase 

dobrou entre 1872 e 1890, passando de 266 mil a 522 mil”, devido ao grande número de 

imigrantes, sobretudo portugueses e ex-escravizados advindos das regiões rurais. 

Não foi somente o número populacional da cidade que sofreu alterações, mas 

também a sua estrutura social. Entre os imigrantes houve um desequilíbrio nos gêneros, uma 

vez que os homens representavam 71% desta parte dos habitantes ainda em 1890, e a sua 

maioria era composta por jovens solteiros. Esse aspecto influenciava na questão dos 

empregos, já que aumentava a oferta da mão de obra (CHALHOUB, 1986). Apesar do 

desenvolvimento do comércio cafeeiro e dos tímidos passos dados pelas indústrias, uma 

quantidade considerável de indivíduos se encontrava mal remunerada ou sem trabalho e 

emprego fixo. 

Havia também o desejo dos dirigentes judiciários e policiais de enquadrar o então 

homem livre  nos novos moldes capitalistas a partir do trabalho, mas essa parte da sociedade 



59 
 

  

carioca passou a ser associada à marginalidade, à  desordem e à ameaça à segurança 

pública. Tais cidadãos frequentemente tinham problemas com a justiça, sendo detidos sob 

o pretexto da conversão da malta de vadios atrabalhadores: 

 

Eram ladrões, prostitutas, malandros, desertores do Exército, da Marinha e dos 
navios estrangeiros, ciganos, ambulantes, trapeiros, criados, serventes de 
repartições públicas, ratoeiros, recebedores de bondes, engraxates, 
carroceiros, floristas, bicheiros, jogadores, receptadores, pivetes (a palavra já 
existia). E, é claro, a figura tipicamente carioca do capoeira, cuja fama já se 
espalhara por todo o país e o número foi calculado em torno de 20 mil às 
vésperas da República (CHALHOUB, 1986, p. 18). 
 
 

As expressões culturais dessa camada social menos abastada eram constantemente 

reprimidas sob o pretexto da desordem e  da promiscuidade. A capoeira, o samba e as 

religiões de matriz africana são exemplos disso. Ainda seguindo os efeitos colaterais 

urbanos e sociais do crescimento populacional vertiginoso, é imperativo destacar o 

problema da habitação e da higiene. Os cortiços eram os alvos principais das autoridades 

políticas e sanitárias, sobretudo por dois motivos: abrigarem as classes perigosas e cheias 

de vícios (no geral a população mais pobre, à margem da sociedade e/ou desempregada), 

além de serem apontados como prováveis  centros propagadores de doenças causadoras de 

epidemias2. Conforme aponta Sidney Chalhoub, os mais pobres começaram a oferecer 

riscos para as classes altas a partir do momento em que foram vistos como possíveis 

contraventores na nova ordenação capitalista de trabalho, além de representarem prováveis 

riscos à saúde pública: 

 

Por um lado, o próprio perigo social representado pelos pobres aparecia no 
imaginário político brasileiro de fins do século XIX através da metáfora da 
doença contagiosa: as classes perigosas continuariam a se reproduzir enquanto 
as crianças pobres permanecessem expostas aos vícios de seus pais. Assim, na 
própria discussão sobre a repressão à ociosidade, que temos citado, a estratégia 
de combate ao problema é geralmente apresentada como consistindo em duas 
etapas: mais imediatamente, cabia reprimir os supostos hábitos de não- 
trabalho dos adultos; a mais longo prazo, era necessário cuidar da educação 
dos menores. Por outro lado, os pobres passaram a representar o perigo de 
contágio no sentido literal mesmo. [...] E houve então o diagnóstico de que os 
hábitos de moradia dos pobres eram nocivos à sociedade, e isto porque as 
habitações coletivas seriam focos de irradiação de epidemias, além de, 
naturalmente, terrenos férteis para a propagação de vícios de todos os tipos 
(CHALHOUB, 1996, p. 29). 
 
 

Portanto, as habitações coletivas, assim como o modo de viver e as expressões 



60 
 

  

culturais da população menos afortunada, passaram a se tornar inconvenientes a serem 

combatidos pelos órgãos superiores. Os cortiços se configuraram como uma das muitas 

contrariedades do lócus carioca, conflituando com o sonho de uma cidade aos moldes 

europeus, essencialmente burguesa e moderna. 

Em 1893, o então prefeito Barata Ribeiro realizou uma mega operação contra o 

maior cortiço situado na zona portuária do Rio de Janeiro, popularmente conhecido como 

“Cabeça de Porco”. Neste, chegaram a residir cerca de 4.000 pessoas em seus tempos 

áureos, mas seus números foram sendo reduzidos por meio de estratégias coordenadas 

(vistorias sanitárias que condenavam e restringiam as alas da habitação, por exemplo) antes 

da sua destruição total.  

No dia 26 de janeiro daquele ano, a demolição foi concluída e contou com a cobertura 

da imprensa  e apoio de parte da população. O prefeito, entretanto, permitiu que os moradores 

aproveitassem a madeira dos escombros para que construíssem moradias em outros locais. 

Grande parte dos desabrigados seguiram para o morro próximo daquele endereço, que 

passou a ser chamado de “Morro da Favela”3 alguns anos depois. O Morro da Favela foi o 

local onde alguns militares que retornaram vitoriosos da Guerra dos Canudos se instalaram, 

uma vez que  não receberam as terras prometidas pelo Estado como recompensa, em 1897. 

O nome é uma referência à planta chamada ordinariamente de “faveleira”, que existia em 

números abundantes no morro. 

Barata Ribeiro não dispôs de tempo suficiente para prosseguir com o projeto 

dedesmembramento das moradias coletivas, já que o seu gerenciamento durou apenas 

cincomeses. É a partir de 1902 que o Presidente da República Rodrigues Alves nomeia 

FranciscoPereira Passos para o cargo de Prefeito da capital e este retoma com os 

planejamentos de intervenção estatal er eformas urbano-sanitárias. 

Em quatro anos, Passos realizou a maior intervenção urbanística no Rio de Janeiro 

até então. Em conformidade com Abreu (1986), o prefeito teve como principal objetivo 

resolver as contradições da cidade, uma vez que a forma e aparência da cidade do Rio 

deveriam estar adaptadas àsmudanças do século e ao seu status político, social e econômico. 

Essa reforma teve como característica a ingerência estatal em grande escala, já que não se 

preocupou apenas com a estética urbana, mas também com a circulação de pessoas e 

mercadorias. 

O prefeito se inspirou nos moldes europeus, e foi influenciado principalmente pelo 

padrão francês. Ruas foram alargadas e iluminadas, a zona portuária foi modernizada para 

um melhor fluxo comercial, além das praças e avenidas que foram criadas, a exemplo da 



61 
 

  

Avenida Central, posteriormente nomeada como Rio Branco. Enfim, foram inúmeras as 

modificações e interferências, e não é de interesse destacarmos todas elas neste presente 

trabalho. Contudo, é imperativosalientar alguns pontos da reforma “bota-abaixo”. 

O remodelamento urbano concebido por Passos determinou, de maneira premeditada, 

a destruição de inúmeras residências na região central, com a justificativa da expansão e 

criação de ruas e avenidas, removendo compulsoriamente de lá os seus moradores. Também 

se proibiu, por meios jurídicos, realizar reparos nos cortiços, gerando uma degradação 

proposital que seria usada no futuro como prova de que aquele tipo de habitação deveria ser 

destruído. E não somente isso foi reprimido, como também as convenções sociais da 

população pobre, já que não harmonizavam com o novo manejamento da cidade: 

 

O controle urbanístico, por sua vez, materializou-se no amplo leque de 
decretos, leis, regulamentos, regimentos, editais e portarias baixados pelo 
Prefeito, que não só proibiram a realização de reformas nos cortiços ainda 
existentes, inviabilizando qualquer tentativa de melhoria dessas habitações, 
como regulamentaram toda a construção civil no Distrito Federal. O objetivo 
aqui era o controle total da forma de habitar. Em sua fúria legisladora, o 
Prefeito atingiu também as “velhas usanças” da população, isto é, o conjunto 
de “práticas econômicas, formas de lazer, costumes e hábitos profundamente 
arraigados no tecido social e cultural da cidade” que, por não condizerem com 
o novo modelo urbano que era imposto, não poderiam mais ser permitidos. 
Em nome da higiene e da estética, por exemplo, proibiu a venda dos mais 
variados produtos nas vias públicas; combateu o comércio ambulante; declarou 
guerra aos quiosques, um dos pontos de encontro da população operária; 
proibiu o exercício público da mendicidade; etc. (ABREU, 1986, p. 222-
223). 
 
 

Portanto, a Reforma Passos contribuiu para aperfeiçoamentos principalmente na 

parte central do Rio de Janeiro e na zona sul. Entretanto, centenas de pessoas se encontraram 

desabrigadas e sem qualquer tipo de auxílio estatal, tendo, inclusive, restrições severas no 

seu modo de viver e trabalhar. Uma das consequências desse período é o processo de 

favelização, em que os indivíduos sem amparo se voltam para os morros em busca de 

moradias. Assim, ao tentar encontrar soluções para as contradições da cidade, Passos criou 

outras, dividindo classes e separando os novos espaços sociais. É nesse contexto que a 

abertura para os subúrbios é facilitada. 

 

Bondes e trens em direções opostas 
 
 

Os principais meios de transporte da época eram, sem dúvidas, o trem e o bonde 



62 
 

  

elétrico (que substituía o bonde de tração animal). Apesar de ambos desempenharem o mesmo 

papel, ou seja, a locomoção, serviram para objetivos distintos na expansão do Rio de Janeiro, 

contribuindo para a consolidação de dois espaços antagônicos na cidade, o centro e a periferia, 

desanexando ainda mais as classes sociais. Sabe-se que a primeira linha de bondes a prosperar 

na capital foi a Companhia Ferro Carril do Jardim Botânico, em 1868. Ela atravessava, em 

especial, as freguesias que estavam começando a se consolidar como aristocráticas, a exemplo 

da Glória e Botafogo. Acompanhando o mesmo ritmo, outras companhias foram criadas e 

integravam o núcleo central do Rio com as áreas mais abastadas das Zonas Sul e Norte. 

SegundoAbreu(1897), na Zona Norte do Rio de Janeiro havia bairros com grandes chácaras, 

como a Tijuca e o Andaraí. Estas, por sua vez, estavam designadas ao desaparecimento. Para 

que o acesso às novas áreas fosse possível, as companhias, em junção com o capital 

estrangeiro e nacional, realizaram obras que ampliaram a cidade, como a perfuração do Túnel 

Velho que permitiu o acesso a Copacabana. 

Já em relação aos trens, eles adentravam em áreas estritamente rurais, lugares que se 

mantinham afastados dos centros de aglomeração demográfica. A primeira ferrovia a ser 

inaugurada foi a Estrada de Ferro Dom Pedro II, em 1858. No mesmo período, a Estação 

Cascadura foi implementada, e ela favoreceu em peso a ocupação do subúrbio. Anos mais 

tarde, em 1870, o trem ali passava duas vezes em horários distintos, o que significava uma 

alta demanda de passageiros que precisavam ir ao centro para trabalhar e voltar para a casa no 

fim do dia. Com isso, as moradias passaram a ser ligadas às linhas dos trens, pois era em volta 

delas que a vida prosperava. Outras ferrovias também foram fundadas posteriormente, 

fazendo uma ligação com a Baixada Fluminense. No primeiro momento, algumas 

funcionavam apenas como transporte de abastecimento, e somente depois foram usadas para 

conduzir os passageiros. Assim, bondes e trens se contrapunham em estilos de vida diferentes, 

moldando espaços divergentes na cidade: 

 

Trem e bondes foram, sem dúvida, indutores do desenvolvimento urbano do 
Rio. Mas o caráter de massa destes meios de transporte tem de ser relativizado, 
como também devem ser relativizados os seus papéis frente ao ambiente 
urbano. É que trem, bondes e, mais tarde, ônibus (e os sistemas viários 
correspondentes) só vieram “coisificar” um sistema urbano preexistente, ou 
pelo menos um sistema de organização do espaço urbano, cujas premissas já 
estavam prontas em termos de representação ideológica do espaço e que 
apenas esperavam os meios de concretização. Em outras palavras, o bonde faz 
a zona sul, porque as razões de ocupação seletiva da área já eram “realidade”. 
Já o trem veio responder a uma necessidade de localização de pessoas de baixa 
renda e de atividades menos nobres (indústrias, por exemplo) (ABREU, 1987, 
p. 44 apud SANTOS, 1977, p. 25). 



63 
 

  

Os subúrbios ainda não assumiam a função de lar, mas sim de uma opção secundária 

para quem podia sair do centro e não tinha condições de pagar por moradias nas localidades 

mais abastadas. De acordo com Abreu (1897), a região suburbana não passava apenas de um 

dormitório, sem independência e atrelada ao centro. Contudo, com a proliferação de indústrias 

no Rio de Janeiro aproximadamente em 1890, o grande deslocamento destas para São Cristóvão 

(que assumia uma nova forma e identidade após a Proclamação da República), o tímido 

aparecimento das fábricas nas periferias, a Reforma Passos e o “bota-abaixo”, além do 

surgimento de mais ferrovias, o subúrbio começou a se tornar um espaço viável para a 

habitação. 

O século XIX teve seus momentos finais com o espaço carioca visivelmente dividido 

ecom uma nova lógica capitalista, superando o Rio de Janeiro colonial e escravocrata, onde 

apenas um ambiente abrigava as mais variadas contradições. 

 

O seu nome é doce dizer: Madureira 
 
 

O conhecido “sertão carioca” compreendia uma série de fazendas e freguesias que 

deram lugar aos bairros suburbanos que conhecemos atualmente. Entre as diversas 

propriedades rurais, estava localizada a Fazenda de Campinho, cuja dona era inicialmente 

Maria de Oliveira e, já no século XIX, passou a ser comandada pelo capitão Francisco 

InácioCanto. Após o seu falecimento, as terras foram disputadas pela viúva Rosa Maria dos 

Santos e por Lourenço Madureira, um boiadeiro que conquistou a confiança e o respeito 

dos moradores locais. O litígio, entretanto, foi encerrado com a vitória de Lourenço, que 

passou a gerenciar as terras aproximadamente em 1851. Após esse período, a grande 

fazenda passou por um desmembramento gradual e por loteamentos, dando início à 

construção do bairro de Madureira. A instalação das ferrovias no bairro gerou um 

dinamismo capaz de proporcionar maior importância a Madureira, atraindo comerciantes e 

possíveis residentes. É considerável ressaltar novamente que os moradores do subúrbio 

seriam indivíduos com rendimentos estáveis, já que o trem ainda não funcionava com 

horários regulares, o que impedia a melhor circulação para o Centro do Rio. 

No entanto, foi a malha ferroviária que proporcionou relevância ao bairro, conhecido 

mais tarde como “coração do subúrbio”. A inauguração do Mercado de Madureira, em 1914, 

foi o pontapé inicial para que outros comércios se desenvolvessem e um fluxo maior de 

pessoas circulasse na região. Na época, o Mercado não passava de uma feira com produtos 

agropecuários ao lado da Estação de Magno. Conforme Fraga e Santos (2015), esse mercadejo 



64 
 

  

foi fundamental para a prosperidade de outros comércios no local, sendo visto como uma 

atividade pioneira. 

O entreposto comercial se deslocou para o atual espaço da Escola de Samba Império 

Serrano, mas outra mudança ocorreu em decorrência do aumento de comerciantes dispostos a 

fazerem parte do mercadejo. Em 1959, no governo do presidente Juscelino Kubitscheck, o 

Mercadão de Madureira foi inaugurado no local que se situa no momento presente, na Avenida 

Ministro Edgard Romero. Posteriormente, no ano de 2000, um incêndio destruiu as 

dependências do Mercadão, deixando-o de portas fechadas até a sua reestruturação. Atualmente, 

o lugar ainda funciona, adotando diversas medidas sustentáveis, e continua sendo uma das 

maiores referências do bairro. 

Ao longo dos anos, o Mercadão deixou de vender apenas produtos agrícolas e 

alimentícios para também comercializar artigos religiosos. Ademais, hoje em dia há uma 

enorme variedade de itens e artefatos que podem ser encontrados ali. Segundo Murta 

(2008), a       organização do Mercadão criou uma lógica familiar de socialização, onde todos 

se conheciam e interagiam graças ao trabalho, e “casa” seria o ambiente usado para dormir 

e se banhar, uma vez que até as refeições poderiam ser feitas dentro do espaço 

empregatício. Há a ideia da formação de uma nova comunidade essencialmente suburbana, 

tendo como líder o bairro de Madureira, que nesse sentido já se destacava em relação aos 

demais vizinhos. O comércio intenso em conjunto com as ferrovias atraía uma 

dinamicidade única, e cada vez mais os indivíduos se assentavam na região: 

 

Se, por um lado, a projeção econômica e social de Madureira reforçava a 
imagem do progresso e do desenvolvimento do subúrbio como um todo, de 
outro, o sucesso de Madureira entre os bairros desta região determinava certa 
hierarquia ou atribuição de status, como o título “capital dos subúrbios” pode 
sugerir. [...] Assim, ao descrever a construção de uma verdadeira comunidade 
imaginada (Anderson, 2008) em Madureira, a partir de critérios de 
pertencimento, lealdade e identidade com o bairro, entendemos que este 
movimento estava articulado a um projeto mais amplo de dignificação dos 
subúrbios e reversão de sua identidade estigmatizada (FRAGA, SANTOS, 
2015, p. 15). 
 
 

No que diz respeito ao quesito cultural do bairro, podemos destacar primeiramente o 

Madureira Esporte Clube. A instituição originou-se da ideia de alguns comerciantes locais para 

que houvesse um clube notável nos arredores, e a sua fundação oficial foi no ano de 1914. A 

organização é, na realidade, a união de outros clubes (Madureira Atlético Clube, Madureira 

Tênis Clube e Imperial Basquete Clube), e, segundo Rodrigues (2019), a sua importância se dá 



65 
 

  

a partir de um espaço de resistência. Na década de 60, com o cenário político brasileiro a todo 

o vapor e o regime militar prestes a eclodir, o time de futebol do bairro partiu em uma excursão 

pela América Latina e para a China, posando para fotografias com Che Guevara e Mao Tsé-

Tung: 

 

O Madureira faz uma excursão a Cuba e a vários outros países da América 
Central. Em Cuba, ele realiza cinco partidas, ganha todas elas, e sai de lá feliz 
e contente. Numa das partidas, eles são visitados pelo ministro da Indústria da 
época, que era o Che Guevara, e ele tira fotografias com os jogadores do 
Madureira. Isso passa a fazer parte da história do Madureira. Só que essa 
excursão foi feita em 1963, antes do golpe militar. Ao contrário do que 
muitos imaginam. Outra excursão importante foi para a China. Tem uma foto 
do time do Madureira com o Mao Tsé-Tung. E essa excursão é mais 
interessante, porque ela foi feita em 1964. O presidente do Madureira era um 
português muito louco e fazia essas maluquices. O Madureira chegou a ficar 
144 dias excursionando (RODRIGUES, 2019, p. 66-67). 
 
 

Grandes nomes passaram pelo time ou foram revelados pelo mesmo, como “os três 

patetas” Lelé, Isaías e Jair Rosa Pinto, que foram contratados de uma só vez pelo Vasco da 

Gama em 1942; Didi, ou Mr. Football (apelido dado pela imprensa europeia, impressionada 

com o talento do atleta), que participou de três Copas do Mundo nos anos de 1954, 1958 e 

1962, saindo vitorioso das duas últimas; Evaristo de Macedo, o único jogador  a marcar 5 gols 

em uma só partida da seleção brasileira; Waldo Machado, que se tornou o maior artilheiro do 

Fluminense, com mais de 300 gols; e, mais atualmente, Marcelinho Carioca, ídolo do 

Corinthians. A lista é grande. Contudo, o destaque fica para alguns dos exímios atletas que 

Madureira exportou para outros clubes, estados brasileiros e, também, para o exterior. 

Nessa perspectiva, é possível perceber que o subúrbio foi criando a si mesmo no que 

diz respeito à sua indústria cultural. Os coretos já se tornavam cada vez mais estrondosos em 

Madureira, apesar de não contarem com o apoio financeiro de quaisquer órgãos públicos, 

como acontecia com os coretos do Centro da cidade. Esses espetáculos adquiriram um novo 

significado nas regiões suburbanas, pois havia competições entre os bairros e a participação 

massiva do comércio local: 

 

O concurso dos coretos promovia rivalidade entre os bairros do subúrbio, e 
quesitos tais como imponência, riqueza e criatividade atuavam como 
indicadores da capacidade econômica e organizacional dos comerciantes de 
cada localidade. Mas, apesar da competição, havia também grande 
confraternização entre as comissões promotoras, à medida que estavam 
voltadas para os mesmos objetivos de autopromoção e valorização dos 
subúrbios (FRAGA; SANTOS, 2015, p. 21). 



66 
 

  

Ainda segundo Fraga e Santos (2015), os coretos de Madureira teriam sido influência 

de uma herança dos antepassados portugueses. O bairro, que tem na sua essência uma 

ancestralidade tanto africana quanto portuguesa (em sua maioria advindos da região central 

carioca ou imigrando de seu país de origem, respectivamente), possui, de fato, essa dualidade 

evidente nos seus mais diversos aspectos culturais, a começar pelo carnaval. Vejamos: 

 

Os imigrantes portugueses recém-chegados ao Brasil e estabelecidos no 
comércio suburbano parecem ter buscado formas de pertencimento, 
participação e integração social com os recursos culturais de que dispunham. 
O carnaval pode ter sido a escolha ideal, já que, além de ser comum à cultura 
dos dois países (no Rio de Janeiro em especial), constituía-se em uma festa de 
grande alcance social, capaz de mobilizar os mais diversos estratos da 
população com folguedos que transformavam a cidade nos quatro dias de folia 
(FRAGA; SANTOS, p. 23). 
 
 

Os coretos e os blocos carnavalescos de Madureira passaram a chamar cada vez 

mais a atenção do público que não vivia no bairro ou nos lugares próximos. Tarsila do 

Amaral, em uma suposta visita ao carnaval do Rio de Janeiro em 1924, admirou-se com a 

grandiosidade e ousadia do coreto Torre Eiffel, que media aproximadamente 18 metros. 

Este foi construído por  José Costa, que apesar de ser o proprietário de uma funerária, tinha 

inclinação para a cenografia e a especialidade de criar obras brilhantes. Seu feito foi 

eternizado nas telas da renomada artista. O carnaval madureirense aumentou o seu 

espetáculo com a introdução dos desfiles das escolas de samba. Além de impulsionar o 

comércio local, o desfile contribuiu para promover agremiações como Portela e Império 

Serrano: 

 

O desfile contribuiu para aumentar a repercussão e o brilhantismo do carnaval 
de Madureira, não apenas pelo fato de que estas agremiações vinham obtendo 
crescente projeção nacional, mas particularmente pelo fato de que as já 
mencionadas duas grandes escolas de samba do bairro – Portela e Império 
Serrano – vinham acumulando sucessivas vitórias nos desfiles oficiais da 
Praça Onze (FRAGA; SANTOS, p. 26). 
 
 

Idealizado por nomes como Paulo da Portela, Alcides Dias Lopes, Antônio Caetano, 

Heitor dos Prazeres, Antônio Rufino, Manuel Bam Bam Bam, Cláudio Manuel, Candinho e 

Natalino José do Nascimento, o Grêmio Recreativo Escola de Samba Portela foi criado no ano 

de 1923, em Oswaldo Cruz, e ganhou o primeiro concurso de coretos em 1929. A Portela é um  

nome de peso no carnaval carioca e uma referência por todo o Brasil, sendo a maior campeã 

dos desfiles oficiais do Rio de Janeiro. A tradicional águia azul e branca cativa o público que a 



67 
 

  

assiste irreverente na avenida, carregando em suas asas os atuais 22 campeonatos de primeiro 

lugar. Sendo a Escola de Samba mais antiga ainda em funcionamento, ela pode ser considerada 

como a inovadora em vários segmentos, a exemplo da introdução do quesito alegoria, com a 

escultura de um globo terrestre em 1935, e o      samba enredo “Teste ao samba” em 1939, 

aspectos ainda não explorados por outras agremiações      na época. 

O também renomado Grêmio Recreativo e Escola de Samba Império Serrano tem 

seuberço em Madureira, tendo sido fundado oficialmente em 1947, após um desmembramento 

da Escola Prazer da Serrinha. Alguns de seus precursores são Mano Décio, Silas de Oliveira e 

Sebastião de Oliveira, e os quatro anos que se seguiram à sua formação (1948, 1949, 1950 e 

1951) foram prestigiados comvitórias nos desfiles. No total, foram 11 títulos até os dias 

atuais, sendo 3 deles provenientes do grupo de acesso. Inclusive, a Império Serrano foi 

pioneira no que diz respeito à inserção das mulheres no samba, tendo a consagrada Dona 

Ivone Lara em seu time de compositores e a Tia Eulália entre os fundadores. 

Ambas, Portela e Império Serrano, revolucionaram o carnaval carioca, elevando o nível 

dos desfiles e agregando excepcionalmente valores para a projeção do samba por todo o Rio de 

Janeiro e pelo Brasil. Madureira se tornou uma referência nesse quesito e, tanto a Portela 

quanto a Império Serrano colecionam personagens icônicos em suas histórias, além dos já 

citados. 

É interessante ressaltar que as quadras das Escolas de Samba não funcionam somente 

como espaços para fins carnavalescos, mas também são ambientes usados pela própria 

comunidade. Alguns usos comuns são as campanhas de vacinação (mais recentemente contra a 

covid-19), doações de sangue, ações voltadas para microempreendedores e desempregados que 

buscam alguma vaga de emprego, atendimentos odontológicos, patrocínio de atletas, pré- 

vestibulares vestibulares sociais, atividades esportivas e danças, além de oficinas gratuitas de 

cinema. Portanto, é possível retomar à cultura dos primórdios dos coretos, onde toda a renda do 

comércio era revertida para o corpo social suburbano, alimentando a operação dinâmica que 

Madureira produz em todas as suas perspectivas. 

Investigando ainda mais profundamente as raízes do samba no bairro, temos o 

Jongo,que é considerado Patrimônio Imaterial Cultural brasileiro desde 2005. Antes mesmo 

dosamba ser o gênero musical mais popular do subúrbio, o Jongo era um ritmo vanguardista. 

É possível dizer que os antigos sambistas eram, inicialmente, jongueiros, e encontravam uns 

aos outros nas rodas de Jongo. Este, também conhecido como Caxambu, é um ritmo 

originário dos povos africanos e trazido ao Brasil no período escravocrata. Com o advento da 

República e a abolição da escravatura, ocorreu a dispersão dos negros africanos e de suas 



68 
 

  

famílias, que se abrigaram em morros espalhados pelo Rio de Janeiro. Um deles foi o Morro 

da Serrinha, que traduz a ancestralidade do Jongo até os dias atuais. 

A célebre Vovó Maria Joana é considerada a pioneira e fundadora da comunidade de 

Jongo da Serrinha, além de ser a líder e guia da Tenda Espírita Cabana de Xangô. Seu filho, 

Mestre Darcy do Jongo, também era uma figura imponente no assunto. Jongueiro e 

percussionista, ele foi um dos fundadores da Escola de Samba Império Serrano, do Grêmio 

Recreativo de Arte Negra Quilombola e da Império do Futuro, uma escolinha de samba para 

jovens e crianças. 

O Jongo representa arte, tradição, força, luta, espiritualidade e resistência. Não é 

incomum associar o Jongo com matrizes religiosas, uma vez que este é um ritmo mítico e de 

energia ancestral. Como elucidado anteriormente, o bairro teve a forte presença africana e 

portuguesa, implicando na coexistência de duas culturas diferentes que, de certa forma, se 

complementaram nesse cenário suburbano. No ponto de vista religioso, Madureira abriga 

tanto igrejas católicas quanto centros de umbanda e de candomblé. 

Posteriormente, Madureira afirmou o seu predomínio com a eletrificação dos trens em 

1937, no governo de Getúlio Vargas. A presteza da obra foi evidente, começando a 

funcionarem meramente18 meses, deixando claro o interesse do governo federal em 

modernizar o sistema ferroviário carioca em direção ao subúrbio, pois este geraria maiores 

lucros. 

Não parando apenas nos esportes e no carnaval, o bairro ainda foi o cenário escolhido 

para a criação do Teatro de Revista Madureira, inaugurado em 1952 pela estrela Zaquia 

Jorge,e foi um dos maiores sucessos do lugar. A vedete foi uma personalidade icônica que 

valorizou em seu trabalho o gênero do humor e explorou a sensualidade e o rebolado. Sua 

ambição ao migrar da zona sul carioca para Madureira era levar a população suburbana, e 

com isso passou a ser conhecida como a “Vedete do Subúrbio”, mesmo que não tenha nascido 

ali. 

Sua morte precoce e trágica, resultado de um afogamento na praia da Barra aos 33 anos, 

foi lamentada por toda a Grande Madureira e levou consigo o teatro, no ano de 1957, que hoje 

é ocupado por uma loja varejista. Entrando para a história do subúrbio, Zaquia Jorge ainda foi 

homenageada pela escola de samba Império Serrano e no samba de Jair Rodrigues “Madureira             

Chorou”: 

 

Madureira chorou/ Madureira chorou de dor/ Quando a voz do destino/ 
Obedecendo ao divino/ A sua estrela chamou/ Gente modesta/ Gente boa 



69 
 

  

do subúrbio/ Que só comete distúrbio/ Se alguém os menosprezar/ 
Aquela gente que mora na zona norte/ Até hoje chora a morte da estrela 
do lugar (RODRIGUES, 1994). 
 
 

No ano seguinte após o falecimento da Vedete do Subúrbio, em 1958, a construção do 

Viaduto Negrão de Lima foi um fator que auxiliou a evidenciar ainda mais o bairro, ligando-o 

à outras regiões do Rio. Não obstante, o Viaduto possui mais do que o papel de uma 

passagem rodoviária, mas tem também importância cultural, pois abriga na parte inferior das 

suas rampas  o consagrado Baile Charme de Madureira. Ele teve o seu início nos anos 90, 

começando apenas como um bloco carnavalesco e se tornou uma das maiores festividades da 

cidade.  

A área virou parte da história e representação suburbana, e artistas consagrados já se 

apresentaram lá: Nina Black, Sandra de Sá e Racionais MC’s são alguns exemplos. Da mesma 

forma, oficinas de lazer são oferecidas ali, como aulas práticas de basquete e danças estilo hip- 

hop e charme, assim como feiras livres ou brechós em dias específicos na semana. Nesse 

sentido, o Viaduto (ou Dutão, como é popular e carinhosamente chamado pelos moradores dos 

arredores) é, sobretudo, relevante para incitar demonstrações culturais, abrigar um centro de 

divertimento e entretenimento de fácil acesso, assim como para movimentar a economia local. 

O Baile Charme, inclusive, é um dos patrimônios imateriais do Rio de Janeiro, e continua 

funcionando regularmente nas noites de sábado (parando apenas em casos específicos, como na 

pandemia de Covid-19). Mesmo com o passar dos anos, o evento não perdeu a sua essência 

e seus valores, sendo um espaço de alegria, comemoração, que não tolera preconceitos e, acima 

de tudo, celebra a importância da cultura negra e periférica.  

É imperativo salientar que já nesse período Madureira ocupava um importante espaço 

social na cidade do Rio de Janeiro. O bairro era atrativo por inúmeros motivos aqui citados, 

sejam eles de caráter comercial ou cultural, e era fácil destacá-lo entre os seus vizinhos 

suburbanos. As futuras transformações, de fato, vieram para agregar, mas o status de Madureira  

estava mais do que consolidado como centro da periferia carioca. Entretanto, mesmo depois de 

décadas, o bairro não deixou de inovar. Um exemplo contemporâneo é a construção do Parque 

de Madureira, inaugurado em 2012 e construído como uma nova alternativa de lazer para toda 

a família. Ele é o terceiro maior parque da área metropolitana do Rio, tendo pistas de skate, de 

bicicleta e de corrida, quadras de futebol, basquete e vôlei, brinquedos, recreações infantis, 

aparelhos de ginástica e também quiosques variados. Ademais, o espaço conta com palcos que  

funcionam para shows e apresentações, e grandes artistas da nova geração já se apresentaram 

ali, como a Anitta e o grupo de pagode Sorriso Maroto. Com isso, Madureira é o cenário e o 



70 
 

  

ponto de encontro entre gerações que convivem em um só espaço e conservam suas tradições, 

nunca deixando de se manter presente.  

O Parque é vizinho da linha do trem, contrapondo o passado e o presente. Madureira 

passou a ganhar cada  vez mais destaque a partir da introdução das linhas ferroviárias, e elas 

levaram o bairro para um  futuro glorioso e cheio de prestígio. Não obstante, o bairro alcançou 

tamanha importância que,  desde 1962, é uma região administrativa que engloba os bairros 

vizinhos: Cascadura, Turiaçu, Vaz Lobo, Rocha Miranda, Oswaldo Cruz, Campinho, 

Engenheiro Leal, Cavalcanti, Honório Gurgel, Bento Ribeiro e Marechal Hermes.  

Mediante o exposto, esses aspectos criaram um bairro repleto de história ecultura, que 

conseguiu se tornar mais do que um lugar onde o trem faz caminho: é um lugar de ciração de 

identidade, que abraça as culturas e as transforma em algo próprio, perpetuando as tradições e 

chamando a atenção dos que vêm de fora. Em Madureira há diversão, cultura, religião, culto, 

com o adendo dos preços módicos praticados no Mercadão. 

 

Considerações finais 

 

O objetivo deste presente trabalho foi analisar a formação do subúrbio carioca a partir 

dos diferentes cenários políticos que abrangiam a cidade, fazendo uma ligação com o bairro 

de Madureira e salientando a sua importância e projeção nacional, visando a uma pesquisa 

futura sobre as relações entre literatura, teoria e história a partir da leitura da obra de Nei 

Lopes. 

Nesse sentido, pudemos compreender, linearmente, que as intervenções urbanas e 

estatais realizadas pelos prefeitos Barata Ribeiro e Pereira Passos modificaram não só a 

arquitetura da cidade como também as estruturas sociais que a abrangiam, separando as 

ordenações coletivas e criando novas comunidades imaginadas no Rio de Janeiro. Os 

bondeselétricos e os trens assumiram papéis importantes nesse quesito, sendo os instrumentos 

que desagregariam, de fato, os indivíduos que viviamno Centro da Cidade. 

Se por um lado os bondes elétricos abriram caminhos para as áreas mais abastadas da 

então Capital Federal, os trens foram essenciais para a abertura dos subúrbios. Sem estes, 

provavelmente Madureira se manteria como um arrabalde rural por muito mais tempo. As 

ferrovias trouxeram consigo a novidade do dinamismo e incitaram o desenvolvimento 

comercial, sendo o estopim para o crescimento do bairro. 

Certamente, não podemos atribuir a vivacidade de Madureira apenas aos trens. Há algo 

de notável neste lugar que o fez ser o que é hoje: inspiração para artistas, a musa de diversas 



71 
 

  

canções, referência no Rio de Janeiro, lugar de conforto para muitos, mesmo aqueles que por 

algum motivo se mudaram dali. A partir deste estudo, é possível atribuir a excepcionalidade do  

bairro ao corpo social que o criou. Desde a fundação do Mercadão, os próprios comerciantes 

viam o local como sua casa e os outros trabalhadores como família, e essa cultura se perpetua 

até os dias atuais. Em Madureira, as relações interpessoais são cultivadas como uma espécie 

de habitus. 

Nesse caso, é perceptível que o que diferencia Madureira dos outros bairros vizinhos é 

a ideia do coletivo, da família e do sentimento de pertencimento. Não há, em sua história, algo 

excepcional que tenha se erguido sozinho. Se hoje Madureira é um lugar consolidado na história  

do Rio de Janeiro, é por conta da sua admirável formação cultural. E, claro, a cultura pode ser 

vulgarmente entendida como tudo o que um determinado povo constrói, seu modo de viver, 

suas tradições e suas crenças.  

Portanto, a imponência de Madureira no subúrbio carioca é destacada por seus próprios 

moradores e figuras icônicas que ali deixaram a sua marca. A comunidade imaginada criada no 

bairro foi o que possibilitou o seu brilhantismo e o seu destaque. Pessoas ligadas pelo afeto e 

suas heranças, cheias de talento e vontade, evidenciaram Madureira para todo o Brasil e, se 

formos analisar cuidadosamente, até mesmo para o exterior. 

Assim, como cantou Arlindo Cruz em “Meu Lugar” (2007), tem mil coisas pra gente 

dizer e o difícil é saber terminar. Pensar em Madureira é pensar em diferentes camadas 

complexas que se interligam, e essas redes culturais moldaram, ao longo dos séculos, a maior 

estrela suburbana já vista no Rio de Janeiro.  

 

Referências 
 
 
ABREU,  Mauricio de. A evolução urbana do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: IPLANRIO; 
ZAHAR, 1987. 
 
______.Da habitação ao habitat: a questão da habitação popular no Rio de Janeiro e a sua 
evolução. Rio de Janeiro, Jornal Revista do Rio de Janeiro, n. 2, p. 47-58,1986. 
 
AZEVEDO, André Nunes de. A reforma Pereira Passos: uma tentativa de integração urbana.      
Rio de Janeiro. Revista Tempos Históricos, v. 19,p. 151-183, 2015. 
 
CARVALHO, Delgado de. História da cidade do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Prefeitura do 
Rio de Janeiro; Secretaria Municipal de Cultura, v. 6, 1988 (Coleção Biblioteca Carioca). 
 
CARVALHO, José Murilo de. Os bestializados: o Rio de Janeiro e a república que não foi. 
São Paulo: Companhia das Letras, 1987. 



72 
 

  

 
CHALHOUB, Sidney.Cidade febril: cortiços e epidemias na Corte Imperial. SãoPaulo: 
Companhia das Letras, 1996. 
 
 . Trabalho, lar e botequim: o cotidiano dos trabalhadores no Rio de Janeiro da 
Belle Époque. São Paulo: Brasiliense, 1986. 
 
CRUZ, Arlindo. Meu Lugar. Rio de Janeiro, Universal Music, 2007. Disponível em: 
https://open.spotify.com/track/40ejYprsOG1G7RwuOcRyxo?si=ef6bab4435374a1e. Acesso 
em: 03 nov. 2021. 
 
FRAGA, Annelise Caetano; SANTOS, Miriam de Oliveira. Madureira, capital dos subúrbios 
(1940-1960): carnaval e comércio na produção de uma comunidade imaginada. Porto Alegre. 
Revista Illuminuras, v. 16, n. 37, p. 11-37, 2015. 
 
MURTA, Ivana Benevides Dutra. Mercadão de Madureira: era uma casa portuguesa com 
certeza. 32º Encontro Nacional dos Programas de Pós-graduação em Administração, Anais... 
Rio de Janeiro: ANPAD, 2008. 
 
RIBEIRO, Ana Paula Alves. Memórias, territórios, identidades: diálogos entre gerações na 
região da Grande Madureira. Rio de Janeiro: Morula, 2019, p. 287-300. 
 
RODRIGUES, Jair. Madureira Chorou. São Paulo, Movieplay, 1994. Disponível em: 
https://open.spotify.com/album/. Acesso em: 03 nov. 2021. 
 
 
 
 

 



73 
 

  

GÊNERO E VIOLÊNCIA EM PARAÍSO, DE TATIANA SALEM LEVY, 
E O IRMÃO ALEMÃO, DE CHICO BUARQUE 
 
 

Luan Carvalho de Araujo Siqueira1 

 

O romance Paraíso, de Tatiana Salem Levy (2014), narra a história de Ana, uma 

jovem escritora que após uma festa se envolve sexualmente com um homem que não conhecia 

e se viu enredada em uma trágica situação, após descobrir que ele era portador do vírus HIV. 

Ao longo do romance, a personagem lidará com vários conflitos emocionais: Ana se encontra 

abalada pela possibilidade de ter contraído o vírus e a trama se desenrola durante o período de 

espera pelo resultado do exame, o que interfere em suas relações pessoais, sociais e até 

mesmo de trabalho. Após o incidente, Ana descobre a história de uma maldição na família, 

que remonta a cinco gerações anteriores a ela. Trata-se de uma maldição lançada por uma 

escravizada, que em sua tribo africana era uma princesa e sacerdotisa. Por essa maldição 

lançada às mulheres de sua família, cinco gerações sofreriam traumas de amor. Ana pertencia 

à última geração de amaldiçoadas. Mais adiante, iremos esmiuçar o motivo pelo qual a 

maldição foi lançada na família da jovem. 

No decorrer da narrativa, a personagem se isola longe da cidade, em um sítio chamado 

Paraíso, de propriedade de uma amiga. Lá se desenrolam as tramas principais e esse espaço de 

retiro nos aponta para uma leitura específica do romance, como veremos. Após a descoberta 

da maldição, a crise da jovem se avoluma, no momento em que acredita firmemente que as 

imprecações da escravizada haviam chegado até ela. Para tentar aliviar sua ansiedade por 

conta dos esperados resultados do exame e temendo a possível maldição, o isolamento no 

sítio de sua amiga parece ser a solução para os problemas que trouxe da cidade. A oposição 

cidade e campo ali se estabelece. Como dissemos, Paraíso é o nome da propriedade-exílio, 

mas é também o signo que dá título ao romance. À loucura, doença e violência da urbe, 

“Paraíso” promete ser um lugar de bonança e paz. À multidão, o pequeno grupo; ao 

burburinho, o silêncio. 

Chegando ao sítio, Ana conhece Rosa, a empregada do lugar; Carlos, o motorista e 

Daniel, um artista plástico que por algum motivoviviaisolado na mata dentro do sítio de sua 

amiga Mercedes. Após alguns dias no sítio, Ana se aproxima de Rosa, descobre que seu 

marido a havia abandonado com uma filha e que, no entanto, a empregada ainda mantinha um 

                                                 
1Graduando em Letras (Português-Literatura) pela Universidade Estadual do Rio de Janeiro/Faculdade de 
Formação de Professores (UERJ-FFP). Bolsista de Iniciação Científica pelo CNPq. 



74 
 

  

relacionamento abusivo e violento com oex-marido, que a agredia. É com Daniel que a vida 

de Ana parece tomar outro rumo. Após a convivência com o rapaz e a curiosidade da jovem 

para saber o motivo pelo qual ele optou por se isolar naquele sítio, Ana desenvolve uma 

relação sentimental com Daniel, tornando-se cada vez mais próxima do ermitão. Ana se vê 

apaixonada, porém cada vez mais angustiada sempre que se lembrava de um possível 

resultado positivo do exame de HIV. 

Com o passar dos dias, Ana e Daniel encontram-se cada vez mais próximos e o 

sentimento de não mais se relacionar sentimentalmente com alguém, acaba ficando para trás. 

Ana, porém, ainda se envolverá com os problemas de Rosa, sempre tentando buscar uma 

forma de ajudá-la. É com esse enredo aparentemente simples que a autora vai abordar temas 

importantes. Levy vai levantar, por meio de suas personagens e sob a ótica feminina, questões 

como estupro, incesto, violência contra a mulher, violência doméstica e assédio sexual. Por 

meio das histórias pessoais das mulheres do romance, Levy descortina para seu leitor uma 

história do Brasil não contada ou mesmo apagada. 

Em paralelo, na leitura de O irmão alemão, de Chico Buarque (2014), deparamos com 

uma história do Brasil do ponto de vista masculino, sob a óptica do jovem Francisco (Ciccio), 

obcecado por encontrar um irmão perdido no tempo e na Alemanha, alguém que talvez nem 

mesmo exista, como o leitor da obra verá. Neste romance, as mulheres possuem pouco 

destaque e, em alguns casos, são vítimas de algum tipo de violência. Em ambos os romances, 

de Levy e Buarque,há um clima de angústia e incertezas em que nem sempre a verdade irá 

prevalecer, pois, conforme podemos observar, a imaginação frequentemente toma a frente da 

narrativa histórica e isso é uma característica marcante nas duas obras, especialmente quanto 

aos personagens principais: Ana e Francisco. 

A questão da figura feminina no romance O irmão alemão nos revela algumas 

homologias conceituais com o romance de Levy. De início, uma personagem que não nos 

passa despercebida é Assunta, mãe de Francisco, e esposa de Sérgio, pai do “irmão alemão” 

quando era correspondente de um jornal na Alemanha, em fins da década de 1930. Assunta é 

casada há muitos anos com Sérgio e do seu relacionamento nascem Mimmo e Francisco. 

Embora tenha uma relação aparentemente tranquila com o marido, Assunta se acomoda em 

uma posição de subalternidade na relação do casal. Assunta viveu sua vida concentrada na 

casa, nos filhos e no marido. Seu poder na casa se devia ao fato de que ela era a única que 

sabia lidar com a biblioteca babélica do marido: quando Sérgio precisava de um livro, logo 

ela o localizava. Além disso, durante a narrativa lidamos com alguns dilemas da personagem 

Assunta e sua relação com o marido, por conta da existência de Anne Ernst, jovem com quem 



75 
 

  

seu marido teve um relacionamento na Alemanha, no final dos anos 1920, no qual um filho 

foi gerado (o irmão alemão que Francisco obstinadamente procura). Acerca de Assunta, o 

jovem Ciccio se questiona: será que Sérgio a amava tanto quanto amou Anne Ernst? Será que 

Assunta sabia da existência do suposto filho alemão? Será que tinha ciência de que Sérgio 

manteve contato com a suposta mãe de seu filho por um tempo? E o mais perturbador, teria 

Sérgio esquecido Anne? 

Outro ponto que observamos nesse romance é o tratamento dado às mulheres por parte 

do irmão mais velho de Francisco, Domingos (Mimmo). O rapaz, que vive buscando diversão 

e também conquistar as estudantes na porta do curso onde estuda seu irmão, de certa forma 

despreza os sentimentos verdadeiros das jovens. Como exemplo, apontamos a personagem 

Maria Helena, por quem Francisco é apaixonado, mas que acaba sendo conquistada por 

Mimmo. A jovem seduzida e abandonada acaba saindo da cidade e da vida dos irmãos. Ao 

que tudo indica, ela manteve relações não consentidas com Mimmo: 

 

Desci a ladeira devagar, tornei a subir, desci de novo e tomei um susto com a 
Maria Helena, que por um triz não trombou comigo ao sair de casa. Chorava 
aos soluços, e quando me viu tapou o rosto, escapou dos meus braços e saiu 
correndo rua acima com a roupa troncha, o zíper lateral da minissaia 
descolado para o meio da bunda (BUARQUE, 2014, p. 43). 
 
 

Eleonora Fortunado é uma personagem muito importante e representaa mulher forte e 

resistente, mesmo que também acabe sendo silenciada de várias formas. Artista independente 

e mãe solteira, Eleonora vai lidar com as críticas e os preconceitos de parte da sociedade, 

além de vivenciar o trauma do desaparecimento de seu único filho. Por conta da cobrança 

sobre o paradeiro do filho preso na ditadura por questões políticas, a personagem vai enfrentar 

uma série de tentativas de silenciamento. Eleonora é a voz dentro do romance que representa 

a luta dos que gritaram por socorro e justiça, tendo que lidar, além do filho desaparecido, com 

uma sociedade machista a impor valores e ideologias. 

Já em Paraíso, veremos que o romance é composto por três narrativas que acabam se 

cruzando: a primeira, com um narrador em terceira pessoa (heterodiegético), conta a história 

de Ana; a segunda é marcada também por um narrador em terceira pessoa, que conta a 

história de Ana no presente escrevendo um romance; e a terceira e última, conta com um 

narrador homodiegético que irá narrar a vida da escrava. O interessante a ser observado é que 

os três pontos de vista que compõem a narração dessas histórias em diferentes épocas são 

perpassados por vivências traumáticas e ao longo da narrativa vão se complementando. 



76 
 

  

Essas múltiplas vozes que perpassam o romance durante toda a trama, de início podem 

até nos confundir, mas ao longo da leitura veremos que elas acabam se encontrando e se 

complementando. Conforme pensou Mikhail Bakhtin, 

 

O romancista não conhece apenas uma linguagem única, ingênua (ou 
convencionalmente) incontestável e peremptória. A linguagem é dada ao 
romancista estratificada e dividida em linguagens diversas. É por isso que 
mesmo onde o plurilinguismo fica no exterior do romance, onde o 
romancista se apresenta com uma só linguagem totalmente fixa (sem 
distanciamento, sem refração, sem reservas), ele sabe que esta linguagem 
não é igualmente significante para todos ou incontestável, que ela ressoa em 
meio do plurilinguismo, que ela deve ser salvaguardada, purificada, 
defendida, motivada. Por isso, uma linguagem assim, única e direta, é 
polêmica e apologética, ou seja, dialogicamente correlata ao plurilinguismo. 
Com isto, fica determinada uma orientação toda especial – contestável e 
contestadora – do discurso romanesco; ele não pode esquecer ou ignorar de 
maneira ingênua ou convencional as línguas múltiplas que o circundam. O 
plurilinguismo, desta forma, penetra no romance, por assim dizer, em 
pessoa, e se materializa nele nas figuras das pessoas que falam, ou, então, 
servindo como um fundo ao diálogo, determina a ressonância especial do 
discurso direto do romance (BAKHTIN, 2002, p. 134). 
 
 

Como vemos, essas linguagens diversas encontradas tanto em Paraíso quanto em O 

irmão alemão serão importantes para a construção do discurso romanesco. Assim, como disse 

Bakhtin (2002, p. 135), “o discurso do sujeito falante no romance não é apenas transmitido ou 

reproduzido, mas representado artisticamente” (BAKHTIN, 2002, p.135). Cada personagem 

do romance vai se expressar por meio de um discurso específico que irá representar “um 

ponto de vista particular sobre o mundo, que aspira a uma significação social”. 

Vejamos em Paraíso: a personagem Rosa representa mulheres que sofrem ou sofreram 

algum tipo de violência, seja verbal ou fisicamente. Nesse caso particular, trata-se da 

violência doméstica psicológica e física cometida por seu ex-marido. Rosa decide não 

denunciar o marido, por conta de sua filha; além disso, podemos perceber um discurso 

religioso que permeia a fala da personagem citada. Já a escravizada será responsável por dar 

voz a um povo espoliado cuja história é frequentemente escamoteada; seu discurso será 

marcado pela representatividade: aquela que fora silenciada no passado, sendo morta a mando 

de sua sinhá, vai ressurgir na vida da personagem Ana como instrumento para dar voz a 

questões sociais tão importantes para conscientização de outras mulheres por meio do livro 

que a jovem pretende escrever. 

Já em O irmão alemão, temos a história da família de Francisco, uma família de classe 

média estruturada, que enfrenta dificuldades várias no desenrolar da narrativa, como a morte 



77 
 

  

do pai, o desaparecimento do irmão mais velho devido a questões políticas e, principalmente, 

com a descoberta de Francisco sobre a possível existência de um irmão alemão por parte de 

seu pai, o que levará o jovem a uma busca incansável para encontrá-lo, afetando suas relações 

pessoais e familiares, como com sua mãe. Assunta precisava lidar com esse segredo, embora 

muitopossivelmente ela já tivesse tomado ciência dele, devido à aproximação do filho com a 

possível Anne Ernst, supostamente a mãe do irmão alemão. Anne estaria casada com Henri 

Beauregard, um importante pianista, e com ele tem um filho chamado Christian, responsável 

por aguçar ainda mais a imaginação do jovem Francisco. 

Voltando a Paraíso, vemos que a ideia principal da personagem central é a de 

encontrar certa paz e tranquilidade mediante o isolamento e que a jovem não conseguia 

encontrar na cidade. No entanto, por certa ironia do destino, Ana se depara com vários 

conflitos e dilemas a serem enfrentados, como seu envolvimento afetivo com Daniel; a 

situação da empregada Rosa, que com o tempo se tornara sua amiga, e sem contar a angústia 

pela espera do resultado do exame de HIV. 

Ao se deparar com esses sujeitos, a jovem acaba se envolvendo cada vez mais com os 

seus dilemas pessoais. Ela busca ajudar Rosa em relação à violência que ela sofre do marido, 

mostrando que é necessário denunciar o abusador; por outro lado, ela precisa lidar com o 

sentimento que nutriu por Daniel, ao longo dos dias em que passou no sítio. Ou seja, aquela 

busca pela paz e tranquilidade que leva a jovem ao ambiente principal da trama, ao longo da 

narrativa, percebemos que não lhe será possível conquistar. 

 Como é de fácil constatação, ao longo da leitura do romance podemos ver que Ana e a 

escravizada são personagens que, embora distantes no tempo, encontram-se no mesmo espaço 

de reflexão: suas histórias, mesmo que distanciadas temporalmente e espacialmente, ao longo 

da narrativa vão se aproximando progressivamente. Ao leitor de Paraíso vai sendo requisitado 

um olhar cada vez mais atento e crítico para as questões do romance. 

A maldição lançada pela escrava contra as mulheres da família da jovem escritora 

surge como principal fator para o desenvolvimento de temas que vão fazer parte da narrativa. 

Ana só se mostra preocupada com a história da família quando a maldição está possivelmente 

chegando até ela. No desenrolar dos fatos, veremos que a figura feminina, tendo como centro 

a personagem Ana, ganha atenção e destaque. Na situação-problema que abre o romance, 

Levy problematizará o sentimento de “culpa” da mulher, ainda que da parte do homem, ele 

tivesse consciência de ser portador do vírus HIV no momento do ato sexual. 

No relato do episódio de assédio sofrido pela jovempor parte do seu padrasto, quando 

ainda era adolescente, a personagem irá esconder o acontecido de todos a sua volta, 



78 
 

  

principalmente da sua mãe, cuja relação com o companheiro era estabilizada. Para a jovem, 

revelar o assédio à sua mãe seria doloroso: além do medo de não ser acreditada, havia a 

possibilidade de ser culpabilizada: 

 

Chamava a mãe preciso falar com você, olhava para ela com ternura, e era 
invadida pelo medo de deixar de ser amada. Pelo medo do que a mãe poderia 
pensar. De que a considerasse culpada. De que fosse realmente culpada. 
Teria feito alguma coisa para provocá-lo? Seria culpa dos shorts que usava? 
Das camisetas largas, sem sutiã? (LEVY, 2014, p.63). 
 
 

A única pessoa a quem Ana vai confiaresse segredo é sua irmã mais velha, Bel, que 

por um trágico acidente tem sua vida ceifada, fazendo com que a jovem volte a guardar aquele 

traumapara si. Com o tempo, a mãe e o padrasto acabam se separando, mas de alguma forma 

o sentimento de angústia persistia; era um problema não resolvido, mesmo após longo tempo. 

Ana chega a reencontrar Raul, seu padrasto, em uma viagem, e após uma longa conversa ela 

acaba descobrindo que possivelmente sua mãe já havia tomado ciência do ocorrido e não teria 

feito nada a respeito para proteger, de alguma forma, a filha. A jovem, balada por pressupor 

que sua mãe soubesse de tudo e, mesmo assim, não tivesse feito nada a respeito, descobre 

mais tarde que, de fato, sua mãe tentou ajudá-la da melhor forma possível, diante daquela 

situação. 

Quanto à questão da violência doméstica, vemos em Rosa a marca de uma relação 

abusiva por parte do marido: sendo ela uma mulher muito religiosa tenta de qualquer forma 

perdoar o companheiro, mesmoapós os atos violentos cometidos pelo mesmo. Ana tenta 

ajudá-la, conduzindo-a à delegacia para registrar queixa, porém, a empregada volta atrás e 

mais uma vez se mostra disposta a dar uma chance para o marido, pensando em como a filha 

reagiria ao ver seu pai preso. Ana se revolta pela situação de inércia em que Rosa se 

encontrava, porém, resolve não insistir mais, pois pouco sabe da vida dos dois, e ficaria ali só 

por algum tempo. O desfecho não poderia ser diferente: Rosa sofre mais uma vez com a 

agressão do marido, desta vez, quase fatal. Aqui, Levy irá abordar, com clareza dos fatos, a 

temática do feminicídio que quase atinge a personagem Rosa; a autora vai proporcionar ao 

seu leitor uma reflexão acerca dos abusos cometidos por companheiros, frisando a 

importância do apoio de outras pessoas, seja ela da família ou não, e também da questão de 

uma denúncia. 



79 
 

  

Essas questões aparecem no livro de maneira objetiva e servem para dar voz às 

mulheres que sofreram ou sofrem algum tipo de violência. Em Paraíso, vemos a ficção 

confrontando-se com a realidade. 

Voltemos agora a atenção para a história da escravizada para entendermos sobre a 

maldição. A história dessa personagem é marcada por dores, sofrimentos, perdas e angústias. 

Essa personagem será fundamental para entendermos o romance e para lidar com assuntos 

que são deixados de lado perante a sociedade. Como dito, antes de ser escravizada, ela era 

uma princesa sacerdotisa do reino de Ketu, na África. Um dia ela foi até a casa de sua tia e no 

caminho resolve tomar um banho no rio quando, de repente, se vê capturada por alguns 

homens. A partir dali, nunca mais voltaria a ver sua família: seria vendida e passaria a viver 

em uma situação de escravizada. Ao longo da narrativa, iremos perceber que aqueles homens 

que a capturaram, possivelmente, teriam vindo de outra região, pois não sabiam de quem se 

tratava, afinal eles teriam capturado a princesa daquela região, pensa ela. E assim, o destino 

da jovem princesa mudará completamente. 

 A escravizada vai narrar o sofrimento da viagem da África ao Brasil e por meio dos 

detalhes pontuados pela narração da personagem podemos ter uma noção do trauma imposto 

ao povo negro, na viagem de morte e dor em navios abarrotados e insalubres: 

 

Com o tempo, o cheiro da madeira e do sal foi substituído pelo cheiro de 
excrementos, de vômito, daqueles que morriam e permaneciam ao nosso 
lado, num pequeno recinto escuro e úmido onde, apertados, tentávamos 
encontrar um espaço para nos sentar. Quantas pessoas estavam ali? 
Trezentas? Quatrocentas? Nunca soube ao certo, sei que éramos muito 
menos, vivos, a chegar ao outro lado do Atlântico (LEVY, 2014, p. 53). 
 
 

Além disso, precisava lidar com a alimentação precária como pode ser visto em uma 

das partes do relato da escrava: “Quando o buraco do teto era aberto e de lá caía comida, 

saltávamos como bichos em busca de um resto qualquer” (LEVY, 2014, p. 53). 

Para entender melhor o motivo de tal maldição que assolava a vida de Ana, 

precisaremos conhecer um pouco outros personagens. Por meio da figura da escravizada, cujo 

nome é desconhecido, nos é apresentado o Barão João Felipe Albuquerque Junqueira, a Sinhá 

Mariana, sua família e outros escravizados. Dono de uma fazenda de café na região de 

Vassouras, o Barão exercia grande influência política na colônia. 

Como tempo, a escravizada acaba se tornando amante do Barão e dessa relação se 

origina um filho. O ódio de Mariana pela escravizada aumenta cada vez mais. É em uma das 

viagens feitas pelo Barão que a Sinhá resolve matá-la para tirá-la de vez do caminho de sua 



80 
 

  

família: ela é enterrada viva, porém, antes disso, a africana acaba lançando sobre a família da 

Sinhá a maldição já mencionada. Após ficar sabendo de que se tratavam as palavras 

proferidas pela mulher por meio de um escravizado que compreendia a língua, Mariana 

resolve desenterrar a escravizada e arrancar sua língua, com a certeza de que assim a maldição 

lançada seria quebrada. Porém, ao longo da narrativa, constatamos que essa tentativa é vã, já 

que, como veremos, até a quinta geração daquela família a maldição de fato atingirá as 

mulheresque, de alguma forma, serão infelizes no amor, como proferido pela princesa. 

No romance, a escravizada vai ser marcada por sua tripla condição de subalternidade: 

escravizada, negra e mulher. Com sua história veremos a violência por parte de outra mulher, 

cuja posição social e racial a coloca em um patamar de poder e liberdade maior do que aquela 

destituída não só de seus direitos, mas de sua humanidade. A sinhá se vinga de suaescravizada 

torturando-a e matando-a, mas nada faz como marido que, além de manter seu casamento e 

sua imagem, sai ileso da situação, sendo a escravizada a única responsável, tornando-se 

culpada por sua própria sorte. 

Aqui, conseguiremos verificar que cada romance nos faz refletir a respeito de uma 

realidade diferente, em períodos específicos da história do Brasil. Em ambos, vemos a marca 

de uma sociedade capaz de calar vozes que clamam por socorro, reconhecimento e/ou justiça. 

Quanto à questão da ditadura militar, poderemos observá-la de forma mais marcante em 

O irmão alemão; o modo como a questão será ficcionalizada, sem pretensões realistas, 

proporcionará ao leitor uma ideia de como foi o período. A narrativa de Buarque enfatiza o 

silenciamento de indivíduos contrários ao regime, condenados à tortura e, em alguns casos, 

até mesmo à morte. Como exemplo mais marcante, destacamos o desaparecimento do filho de 

Eleonora Fortunato, ponto-chave do romance e que representará o período violento e de 

exceção da ditadura. 

Em paralelo, poderemos perceber, em Paraíso, como a autora vai dar importância ao 

processo de formação do Brasil, abordando não só o período escravocrata, como também as 

ditaduras e revoluções: 

 

Ouviu com nitidez a sua voz grave. Falava em ioruba e Ana entendia. 
Afirmava que escrever sobre a escravidão era mais importante do que contar 
a história de uma escritora e um artista numa casa de campo. Ela não podia 
continuar presa ao próprio umbigo. Precisava falar do outro, da formação do 
Brasil, dos anos que seguiram à decadência do café, das ditaduras, das 
revoluções. A história do país era mais importante do que a sua intimidade. 
O drama da escrava era mais urgente do queo seu (LEVY, 2014, p. 143). 
 
 



81 
 

  

Interessante observar nessa passagem que é a escravizada, aquela que foi silenciada, a 

personagem na qual vai lutar por essa história do Brasil, que de certa forma é sempre 

esquecida, deixada de lado, ou até mesmo apagada. 

Em outro trecho, vamos perceber a luta social de Vera, bisavó de Ana, no partido 

comunista contra a ditadura da época. Nesse trecho veremos que Vera fora presa pelo regime 

ditatorial: 

 

Na prisão, as horas eram terrivelmente iguais, e Vera não suportava a espera. 
Tinha trocado a juventude pelo Partido Comunista e agora, em vez de 
experimentar um país livre, vivia encarcerada. Como a realidade pode ser 
diferente daquilo que imaginamos, pensava com frequência. Aliás, era só o 
que fazia: pensava em tudo o quehavia feito, escutado, visto, experimentado. 
Passava o tempo com a sua própria memória (LEVY, 2014, p.144). 
 
 

A questão da memória e de seus processos e mecanismos serão de extrema importância 

no decorrer do romance de Levy, servindo para marcar a identidade de um personagem ou 

para abordar assuntos importantes, tais como a época da escravatura e da ditadura militar, 

como fora mencionado anteriormente. Assim sendo, bem como diz Michael Pollak, em 

“Memória e identidade social”: 

 

Podemos, portanto, dizer que a memória é um elemento constituinte do 
sentimento de identidade, tanto individual como coletiva, na medida em que 
ela é também um fator extremamente importante do sentimento de 
continuidade e de coerência de uma pessoa ou de um grupo em sua 
reconstrução de si (POLLAK,1992, p.200-212). 

 

Como visto, a escravizada vai remeter à época da escravização e seu silenciamento irá 

representar também a de todo povo negro subjugado, naquela época e hoje; já a personagem 

Vera irá remeter à luta de inúmeras mulheres que combateram o regime ditatorial. 

Após uma leitura e análise minuciosa do romance Paraíso, poderemos ter uma visão 

crítica mais clara a respeito da violência de gênero, sobretudo sofridas por mulheres. 

Personagens como Ana e a escravizada marcam um cenário que, desde sempre, põe e repõe os 

mesmos problemas. Se hoje até conseguimos alguns avanços, a caminhada ainda é longa, 

especialmente para algumas mulheres condicionadas por sua raça, sua idade ou sua posição 

social. 

A violência de gênero perpassa gerações, por isso, a leitura de Paraíso nos possibilita 

enxergar, de certa forma, acontecimentos que imaginamos superados, todavia a leitura do 



82 
 

  

romance mostra que as estruturas de dominação, exclusão e de violência contra a mulher 

permanecem. 

Assim sendo, é de suma importância que tenhamos mais figuras femininas, como 

Tatiana Salem Levy, na área da literatura para que as escritoraspossam dar voz às mulheres e 

às condições de subjugação a que são expostas. Dar voz às mulheres que sofreram algum tipo 

de violência possibilitará acalorar cada vez mais a discussão a respeito de um tema tão caro. 

Paraíso serve como exemplo para a discussão dos temas mencionados neste artigo e que são 

de extrema importância ao debate e à reflexão. 

No cenário contemporâneo caótico em que vivemos, com mulheres sendo cada vez mais 

agredidas – fisicamente ou verbalmente – essas leituras nos ajudam a entender o papel da 

literatura em seu compromisso de representação social e vetor de consciência crítica, seja pela 

exposição ou pela denúncia dos fatos. 

Sendo assim, é evidente que o conteúdo em relação a esse assunto não se esgota nesse 

breve artigo e discussões mais profundas posteriores farão avançar a leitura de Salem e 

Buarque. Pelo debate, a literatura cumpre sua função de ser espaço dialógico, sem perder de 

vista sua constituição estética, o que a torna essencial como forma artística. 

 

Referências 
 
BAKHTIN, Mikhail. Questões de literatura e de estética: a teoria do romance. São Paulo: 
Hucitec; Annablume, 2002. 
 
BUARQUE, Chico. O irmão alemão. Rio de Janeiro: Companhia das Letras, 2014. 
 
LEVY, Tatiana Salem. Paraíso. Rio de Janeiro: Foz, 2014. 
 
POLLAK, Michael. Memória e identidade. Estudos Históricos, Rio de Janeiro, v. 5, n. 10, 
1992, p. 200-212. Disponível em: http://www.pgedf.ufpr.br/memoria%20e%20 
identidadesocial%20A%20capraro%202.pdf. Acesso em: 12 de abril de 2022. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



83 
 

  

IDENTIDADE, SUBALTERNIDADE E GÊNERO EM O SEGREDO 
ENTRE NÓS DE THRITY UMRIGAR 
 

Nathalia Baptista Fernandes2 
 
 
 

Introdução 

 

A questão da subalternidade feminina tem sido amplamente explorada na literatura 

contemporânea em língua inglesa. Entre os autores que tratam do tema, destaca-se a 

romancista indiana Thrity Umrigar. Em seus romances, Umrigar aborda com frequência 

questões de gênero. 

Thrity Umrigar é jornalista, crítica literária, romancista e professora universitária. 

Nascida em 1961, na Índia, em uma família parsi, mudou-se para os Estados Unidos aos 21 

anos. Apesar dessa mudança de país, ela costuma ambientar suas obras em cidades indianas, 

como Mumbai (antiga Bombaim), onde a própria autora foi criada. 

O segredo entre nós, lançado em 2018, é uma continuação do bestseller A distância 

entre nós (2006), que ficcionaliza a vida de duas personagens femininas, Bhima e Sera, 

empregada e patroa, respectivamente, mulheres separadas por suas classes sociais, porém 

unidas pela condição comum de oprimidas e submissas, cujas vidas foram dedicadas a cuidar 

de outras pessoas. A continuação desta obra se situa um ano após os acontecimentos do livro 

anterior, e Bhima segue sendo a personagem principal, com o apoio de uma personagem 

secundária, Parvati, que é uma mulher mais velha e em uma situação econômica ainda inferior 

à de Bhima. 

Este trabalho propõe uma discussão sobre a representação da condição social das 

mulheres na obra O segredo entre nós, de Thrity Umrigar. Para tanto, serão debatidas 

questões identitárias e de gênero, juntamente com o contexto histórico da Índia, que é um 

reflexo do milenar sistema de castas, sem esquecer os resquícios de uma colonização bastante 

invasiva. De acordo com Ashcroft, Griffiths, Tiffin (apud SANTOS, 2010), a colonização na 

Índia é classificada como uma “colônia de assentamento profundo”, já que houve uma 

repressão da língua e da cultura, e uma imposição do inglês (SANTOS, 2010, p. 344). 

 

                                                 
2 Mestranda em Estudos Literários no Programa de Pós-graduação em Letras e Linguística- PPLIN da UERJ, sob 
a orientação da Profa. Dra. Shirley Carreira. Membro do GP Poéticas da Diversidade- UERJ. E-mail: 
nbf2107@gmail.com.  



84 
 

  

1. Contexto histórico-político-social da Índia: uma breve discussão 

 

O sistema de castas na Índia é parte da antiga tradição do Hinduísmo, datada de 

aproximadamente 1200 A.C. Apesar de haver outros lugares no mundo em que há praticantes 

dessa religião, a maior parte dela está concentrada na Índia. Não se sabe ao certo como o 

sistema de castas começou, porém há teorias. 

As quatro castas principais são: os Brâmanes (sacerdotes e letrados), os Xátrias 

(guerreiros e governantes), os Vaixás (comerciantes) e os Sudras (servos). À margem desse 

sistema social estão os Intocáveis, os quais são considerados impuros e são responsáveis pelos 

trabalhos envolvendo lixo e dejetos. Sendo assim, membros das outras castas não podiam 

tocá-los, nem compartilhar qualquer tipo de contato, como beber no mesmo copo. 

É importante ressaltar que as castas eram definidas já no momento do nascimento, 

passadas de forma hereditária, e determinavam as profissões e até mesmo os alimentos que 

poderiam ser consumidos. Os casamentos também são feitos apenas com membros dentro da 

casta, sendo assim a mobilidade social torna-se quase inexistente. 

O sistema de castas não está mais em vigor, desde 1947, ano em que o país obteve sua 

independência da colonização inglesa. Entretanto, mesmo após ter sido abolido 

constitucionalmente, ainda há uma estratificação social rígida, que separa e marginaliza 

indivíduos de classe baixa. 

Esta marginalização é ainda mais acentuada com relação às mulheres, visto que o 

sistema de castas cultivou a assimetria entre os gêneros, evidenciada pela diferença de 

tratamento, já que aos homens era dada a educação formal, enquanto as mulheres eram 

preparadas para o casamento. Inclusive, há uma grande preferência por filhos do sexo 

masculino e é muito comum o abandono ou aborto de bebês ou crianças do sexo feminino. De 

acordo com a tradição indiana, apenas o filho homem pode acender o fogo sagrado quando o 

pai morre e é ele que vai preservar o nome da família, já que a filha mulher é obrigada a ir 

morar com a família do marido. 

Sita Anantha Raman discute a questão da mulher no livro Women in India (2009), em 

vários períodos históricos, e cita alguns movimentos e ações afirmativas que foram feitos a 

fim de diminuir a assimetria de gênero na sociedade indiana. A autora apresenta algumas 

conquistas como as leis de proibição de dote (1984), direitos iguais à propriedade (1956) e de 

feticídio feminino (1984), que é uma proibição de abortar ilegalmente após a descoberta de 

que a criança é do sexo feminino. Outras conquistas citadassão a alfabetização feminina, que 



85 
 

  

aumentou  de 11,7 milhões (1951) para 255milhões (2001) e a taxa de fecundidade, que caiu, 

já que as mulheres estão esperando mais tempo para casar e ter filhos. 

Porém, Raman diz que 

 

Apesar de tais ganhos, a igualdade de gênero continua indefinida para muitas 
mulheres indianas por motivos complexos. Esses obstáculos incluem a 
tradição patriarcal arraigada; normas culturais; um arcabouço legal colonial 
remanescente; dominação persistente masculina de alta casta nos baluartes 
do poder; política eleitoral em uma multiétnica nação; e globalização 
comercial que prospera no trabalho feminino e infantil, e os reduz a peões 
para grandes corporações. A modernização não é sempre proporcional ao 
progresso, pois nem todas as tradições moribundas simplesmente 
desaparecem, mas são muitas vezes reinventados na busca implacável pela 
riqueza e poder. Embora haja amplo consenso de que as mulheres são mais 
assertivas, e que uma democracia pode ser guiada para promover os 
desfavorecidos, mesmo tal estado pode ser coercitivo sob líderes corruptos, a 
menos que atitudes humanas são assiduamente cultivadas e leis justas 
devidamente aplicadas (RAMAN, 2009, p. 190, tradução nossa3). 
 
 

Muito embora essas leis tenham sido criadas, nem sempre são de fato cumpridas. 

Exemplo disso é que as filhas não têm direito à herança, mesmo que a igualdade de direitos à 

propriedade seja garantida por lei.O casamento infantil também é recorrente, ainda que seja 

proibido por lei o casamento de mulheres menores de 18 anos, “[...] prosperando onde a 

alfabetização feminina é insignificante e a mortalidade infantil é alta.” (RAMAN, 2009, p. 

214, tradução nossa4). 

A autora ainda menciona que mulheres de classe baixa,moradoras de áreas rurais, 

tendem a sofrer mais com a assimetria de gênero, visto que, na maioria das vezes, não são 

alfabetizadas, pois os pais mantêm suas filhas em casa para cuidar da família e, assim, poucas 

frequentam a escola.Além disso, muitas meninasficam desnutridas quando a família não tem 

recursos o suficiente para todos, poisa alimentação é preferencialmente destinada aos 

meninos. 

 

 

                                                 
3No original: “Despite such gains, gender equality remains elusive for many Indian women for complex reasons. 
These obstacles include entrenched patriarchal cultural norms; a residual colonial legal framework; persistent 
high-caste male domination in the bastions of power; electoral politics in a multiethnic nation; and commercial 
globalization that thrives on female and child labor, and reduces them to pawns for large corporations. 
Modernization is not always commensurate with progress, since moribund traditions do not all simply fade away 
but are often reinvented in the relentless drive for wealth and power. While there is broad consensus that women 
are more assertive, and that a democracy can be guided into promoting the disadvantaged, even such a state can 
be coercive under corrupt leaders, unless humane attitudes are assiduously cultivated and just laws duly 
enforced”. 
4No original: “[…] thriving where female literacy is negligible, and infant mortality is high”. 



86 
 

  

2. Identidade e gênero 

 

A questão identitária na modernidade tardia vem sendo cada vez mais estudada e 

debatida entre os teóricos. No decorrer dos anos, a discussão sobre este conceito levou a 

mudanças na sua concepção. 

Stuart Hall (2006), em seu livro A identidade cultural na Pós-modernidade, argumenta 

que mudanças estruturais na sociedade moderna no final do século XX refletiram na discussão 

de questões identitárias, que antes eram vistas como fixas. Hall menciona três concepções 

identitárias. A primeira é a o sujeito do Iluminismo, fundamentada em uma visão 

individualista, pois a sua identidade dependia apenas de si próprio e lhe era atribuída no 

nascimento, sem grandes modificações ao longo da vida que pudessem alterar sua essência; a 

segunda é a do sujeito sociológico, que “ainda tem um núcleo ou essência interior do que é o 

‘eu real’, mas este é formado e modificado num diálogo contínuo com os mundos culturais 

“exteriores” e as identidades que esses mundos oferecem” (HALL, 2006, p.11); e por último, 

Hall argumenta que no sujeito pós-moderno essa identidade unificadaecentralizada torna-se 

fragmentada “[...] composto não de uma única, mas de várias identidades, algumas vezes 

contraditórias ou não-resolvidas.” (HALL, 2006, p.12). Hall também discute que o sentimento 

de ter uma identidade unificada ao longo da vida é apenas algo ilusório, uma “fantasia”. 

Segundo o autor: 

 

Ao invés disso, à medida que os sistemas de significação e representação 
cultural se multiplicam, somos confrontados por uma multiplicidade 
desconcertante e cambiante de identidades possíveis, com cada uma das 
quais poderíamos nos identificar – ao menos temporariamente (HALL, 2006, 
p.13). 
 
 

De acordo com Tomaz Tadeu Silva (2009), a identidade está diretamente ligada à 

diferença, já que a partir do momento em que o indivíduo se identifica com uma ideia, ele 

diretamente nega todas as outras. Além disso, já que a identidade é produto da interação 

social, ela também está sujeita às relações de poder presentes na sociedade. A identidade e 

diferença são impostas e disputadas: 

 

A afirmação da identidade e a enunciação da diferença traduzem o desejo 
dos diferentes grupos sociais, assimetricamente situados, de garantir o acesso 
privilegiado aos bens sociais. A identidade e a diferença estão, pois, em 
estreita conexão com relações de poder. O poder de definir a identidade e de 



87 
 

  

marcar a diferença não pode ser separado das relações mais amplas de poder. 
A identidade e a diferença não são, nunca, inocentes (SILVA, 2009, p.3). 
 
 

Silva (2009, p. 3) ainda diz que “O processo de classificação é central na vida social”. 

Sendo assim, é comum que haja divisões de grupos e classes na sociedade, e essa 

classificação é sempre feita a partir da identidade. Porém, classificar também indica 

hierarquizar, e essa divisão não é feita de forma simétrica, mas sim pelo grupo que detêm o 

poder. 

 

2.1. Estudos pós-coloniais e subalternidade 

 

Os estudos pós-coloniais, que começaram a ter vulto em 1970, com maior evidência 

em 1980, podem ser definidos como uma visão teórica na qual se busca analisar a construção 

da subalternidade de certas pessoas ou lugares em relação a outros, tidos como superiores. 

Estuda-se, dessa forma, as relações de poder entre o Ocidente e o Oriente. 

Para Thomas Bonnici (2009), antes de se discutir os temas do pós-colonialismo, faz-se 

necessária uma reflexão acerca de discurso e poder. Segundo o autor, forças políticas, 

econômicas e sociais utilizam seu poder para criar um discurso em que haja o favorecimento 

de suas “verdades” em detrimento do que de fato é real. Os colonizadores, a fim de promover 

e perpetuar sua “superioridade”, valiam-se de discursos que pregavam a inferioridade do outro 

colonizado. Essas manifestações produzidas pelo poder acabaram por ser internalizados de 

forma inconsciente pelos povos colonizados. 

Os Subaltern Studies (Estudos Subalternos) têm sido um dos campos mais amplos da 

teoria e crítica pós-colonial. Fundado em 1982 por um grupo de teóricos indianos, foi 

influenciado pela obra de Antonio Gramsci (2002) no que tange à figura do subalterno. 

Porém, foi com Gayatri Chakravorty Spivak que o termo subalterno ganhou maior destaque, 

especialmente por sua obra Pode o subalterno falar? (2010). 

Spivak define o sujeito subalterno como aquele que pertence às camadas mais 

inferiores da sociedade, que enfrenta grande dificuldade em falar e principalmente em ser 

ouvido. Uma das maiores críticas contidas na obra é aos intelectuais pós-coloniais, incluindo 

ela própria, pois, segundo a autora, a pretensão de representar os sujeitos subalternos, de falar 

por eles, é considerada um ato hegemônico. O correto seria criar mecanismos para que o 

subalterno pudesse falar, pois só ele conhece de fato a sua realidade. 

De acordo com Ribeiro e Prazeres (2015), 



88 
 

  

 

O pós-colonial e o decolonial localizam historicamente a subalternização da 
diferença, não que o restrinjam ao colonialismo, mas destacam como o 
sistema colonial e os imperialismos funcionaram como uma eficaz 
“máquina” a produzir a subalternidade, fazendo uso, dentre outros, da 
invenção da “raça” (RIBEIRO; PRAZERES, 2015, p. 27). 
 
 

Além disso, Quijano (2013 apud RIBEIRO; PRAZERES, 2015) também enfatiza que 

o colonialismo, “[...] enquanto sistema de conquista, aculturação e dominação de povos e 

espaços pode ter acabado, porém, a colonialidade continua presente no cotidiano das pessoas 

e povos ainda hoje subalternizados” (RIBEIRO; PRAZERES, 2015, p. 41). 

Ademais, além de discutir a questão do subalterno no geral, é importante focalizar a 

situação da mulher na sociedade pós-colonial. Spivak diz que:  

 

É mais uma questão de que, apesar de ambos serem objetos da historiografia 
colonialista e sujeitos da insurgência, a construção ideológica de gênero 
mantém a dominação masculina. Se, no contexto da produção colonial, o 
sujeito subalterno não tem história e não pode falar, o sujeito subalterno 
feminino está ainda mais profundamente na obscuridade (SPIVAK, 2010, P. 
66-67). 

 
 
1.2. Questões de gênero: uma breve discussão 
 
 

A palavra gênero pode ser entendida de duas formas. Inicialmente, era usada apenas 

como forma de se referir ao sexo biológico de alguém, porém, passou a ter outro significado a 

partir de debates feitos por feministas que buscavam elucidar a assimetria das relações entre 

homens e mulheres. 

De acordo com o movimento feminista, o gênero é visto como as capacidades e os 

papéis que são atribuídos aos homens e às mulheres culturalmente. Sendo assim, é algo 

socialmente construído, de acordo com cada comunidade e seus costumes, como aponta 

Saffioti: 

 

A identidade social da mulher, assim como a do homem, é construída através 
da atribuição de distintos papéis, que a sociedade espera ver cumpridos pelas 
diferentes categorias de sexo. A sociedade delimita, com bastante precisão, 
os campos em que pode operar a mulher, da mesma forma como escolhe os 
terrenos em que pode atuar o homem (SAFFIOTI, 1987, p.8). 

 
 



89 
 

  

Assim, as desigualdades entre homens e mulheres não são consequências 

fundamentadas apenas em questões biológicas, mas sim resultado de construções sociais e 

culturais. Essa atribuição de papéis é responsável também pela criação e cristalização de 

estereótipos, bem como de padrões de comportamento associados ao gênero constituídos 

segundo a ótica patriarcal, evidenciando a relação de poder existente entre homens e 

mulheres. 

Teixeira (2009) diz que: 

 

Uma vez que o sentido de gênero na ideologia patriarcal não se traduz 
apenas pela noção de “diferença” do feminino em relação ao masculino, mas 
pela noção de divisão e inferioridade, a polarização dos sexos, 
tradicionalmente definida pelos termos “cultura” e “natureza” e perpetua 
uma mitologia que hierarquiza os papéis sexuais. Em última análise, sabe-se 
que, devido à tradição patriarcal em nossa cultura, a maior parte dos 
preconceitos ainda recai sobre as mulheres. O patriarcalismo, enquanto um 
conjunto de normas elaboradas pelos homens brancos e heterossexuais, 
sempre esteve calcado em práticas autoritárias, pois exclui certos grupos 
sociais do seu centro de interesse (TEIXEIRA, 2009, p. 88). 
 
 

Teixeira ainda enfatiza a diferença entre sexo e gênero, o primeiro localizado no plano 

biológico e natural, enquanto o segundo se encontra no plano cultural e social. O gênero “[...] 

não se refere apenas às ideias, mas também às instituições, às estruturas, às práticas 

cotidianas, aos rituais e a tudo que constitui as relações sociais” (TEIXEIRA, 2009, p.93). 

 

2. A representação da mulher em O segredo entre nós de Thrity Umrigar 

 

Um ano após os acontecimentos de A distância entre nós, Bhima encontra-se perdida 

após ter sido demitida da casa de Sera, lugar onde trabalhou a maior parte de sua vida. Além 

disso, a demissão foi causada por um ato inescusável do genro de Sera contra a neta de 

Bhima, Maya, em que Sera não quer acreditar que tenha acontecido e prefere ater-se à 

desculpa inventada por seu genro, de que Bhima a tinha roubado. Dessa forma, Bhima, que 

possuía uma relação de amizade com sua patroa, precisa encontrar outra forma de sustentar 

sua família. 

A sorte de Bhima muda quando ela encontra com Parvati, uma mulher anos mais 

velha, aparentemente amarga e que vive em extrema pobreza. Parvati foi vendida por seu pai, 

com doze anos, para um bordel chamado Old Place. A diretora do lugar, de início, não a 

colocou para trabalhar, porém, dois anos depois, um cliente ofereceu um valor alto por ela. 



90 
 

  

Desde então, Parvati continuou trabalhando no bordel, até que se casou com Rajesh, não 

porque ela queria, mas porque não tinha opções, já que o Old Place estava falindo. 

A família de Rajesh nunca aceitou o fato de ele ter se casado com uma prostituta, por 

isso, quando ele morreu, ela ficou desassistida. Sem ter uma casa, ela paga para dormir no 

chão do prédio de seu “sobrinho”, filho de uma mulher do Old Place, na promessa de não 

revelar seu passado para sua atual esposa. Todo dia ela compra seis couves-flores de um 

atacadista que vende mais barato pra ela “por causa de uma combinação de solidariedade e 

repulsa” (UMRIGAR, 2018, p. 240). Muitas pessoas sentem essa repulsa por Parvati, por 

elater um tumor na região do pescoço, o que lhe rouboua beleza, a subsistência, até sua voz, 

que agora é rouca e áspera; além de causar uma dor de garganta constante onde o volume do 

tumor aperta suas cordas vocais. Ela vê seus efeitos no mundo à sua volta – o curvar de 

lábios, o desviar de olhos, a ocasional ânsia de vômito que as pessoas não conseguem 

esconder (UMRIGAR, 2018, p. 25). Apesar disso, ela às vezes se sente grata, pois “[...] o 

caroço foi uma espécie de talismã, enchendo-a com um poder sombrio que ninguém quer 

afrontar, protegendo sua faixa no pavimento, um ponto muito cobiçado na esquina de duas 

ruas” (UMRIGAR, 2018, p. 25). 

Umrigar promove um contraste entre modernidade e tradição. Ao acrescentar a 

personagem Chitra, que passou nove anos morando na Austrália e quando volta pra Índia tem 

dificuldades em lidar com os costumes antigos, como o fato de Bhima levar seu próprio copo 

para casa da sua patroa: 

 

Chitra, então, pega um copo, enche-o com água gelada da geladeira e dá para 
Bhima beber; a velha mulher sente os olhos arderem com o gesto de 
gentileza, mesmo ao registrar a grande ofensa cometida por Chitra. 
-Eu tenho meu próprio copo, bai [...] 
-O que tem de errado com este copo? Pergunta ela.  
Bhima estala a língua com impaciência. Ela não tem tempo hoje para ensinar 
essa menina regras básicas de educação. 
-Aqui é Índia, bai – responde ela. – Serviçais não bebem nos copos de suas 
senhoras. [...] 
-Eu sei que aqui é a Índia, Bhima. Morei aqui a maior parte da minha vida. 
Só passei nove anos na Austrália. É um dos motivos por que fui embora: 
esses costumes idiotas. [...] 
-São nossos costumes – responde ela. – Precisamos respeitá-los. [...] 
-Não. Não precisamos, não. Eles estão errados. É errado perpetuar um 
sistema injusto (UMRIGAR, 2018, p. 39-40). 

 
 



91 
 

  

Assim como no primeiro livro, neste Bhima também lamenta não ter tido chance de 

ser alfabetizada, e isso faz com que ela mude sua percepção de Parvati quando as duas se 

conhecem: 

 

Rajeev e Bhima se entreolham, mudos, então observam abismados enquanto 
Parvati escreve no pedaço de papel. Aquela conhecida vergonha pelo 
analfabetismo começa a tomas conta de Bhima. Se Parvati tivesse se 
transformado em uma princesa diante de seus próprios olhos, ela não teria 
ficado tão espantada. Quem teria imaginado que aquela bruxa velha, com 
aquele caroço horroroso crescendo no pescoço, sabia ler e escrever? 
(UMRIGAR, 2018, p. 95). 

 
 

Anantha diz que “[...] é patentemente claro que a alfabetização leva a mulheres mais 

educadas quetêm o poder de exigir mais direitos. Isso reduz a violência doméstica, aumenta as 

taxas de sobrevivência infantil e garante uma melhor nutrição para as meninas” (RAMAN, 

2009, p. 197, tradução nossa5). Sendo assim, Bhima está certa em ver a importância da 

educação. 

Umrigar também retrata a condição das mulheres indianas, a diferença de tratamento 

entre filhos e filhas. Exemplo disso é a própria Bhima que não tratava seus dois filhos 

igualmente, já que preferiu educar Amit ao invés de Pooja: 

 

Ela amava Pooja, é claro, sua filha dócil e quieta, mas Amit era sua vida, seu 
sol, cuja educação ela escolhera em detrimento de Pooja, o filho favorito que 
sempre ficava com o último pedaço de halva, o gole a mais de leite. É por 
isso que havia sido punida, por valorizar mais seu filho do que a filha? Hoje 
em dia, é diferente, ela sabe, com todas as campanhas do governo sobre o 
valor das meninas. Mas naqueles dias... Toda mãe que conhecia fazia planos 
parecidos, favorecendo os meninos no lugar das garotas (UMRIGAR, 2018, 
p. 272-273). 

 
 

Outra questão ficcionalizada é a violência que as mulheres sofrem todos os dias, 

mesmo com as leis que foram criadas para protegê-las. Golpes relacionados a dotes, que já 

são proibidos constitucionalmente, são recorrentes, bem como os casos de estupro. Quando 

Parvati conta à Bhima que foi prostituta porque seu pai a vendeu para uma cafetina, ela não 

acredita que algum pai faria algo assim. Então, Parvati conta a ela tudo que os jornais dizem 

 

                                                 
5 No original: “[…] is patently clear that literacy leads to more educated women whoare empowered to demand 
more rights. This reduces domestic violence, raises child survival rates, and ensures better nutrition for girl 
children.” 



92 
 

  

– É uma pena que você não saiba ler. Senão, veria por si própria o que os 
jornais dizem. – Seus olhos são mármores duros, leitosos. – Todo dia, pais 
casam suas filhas com homens trinta anos mais velhos. Ou homens aleijados, 
ou imbecis, ou surdos e mudos. Por quê? Para pagar um dote menor. Todo 
dia, pais matam garotas que foram estupradas pelos homens do seu povoado. 
Porquê? Porque a garota manchou o nome da família ao ser estuprada. 
Crimes de honra, eles chamam (UMRIGAR, 2018, p. 220). 

 
 

A questão da identidade e da diferença também é retratada no romance, visto que 

mesmo após a abolição do sistema de castas, as divisões das classes sociais são bem claras e 

definidas, o que ocasiona a imobilidade social. Parvati diz “– Para infelizes como nós, não dá 

pra progredir. Você pode tentar o quanto quiser, irmã.Mas, no final, acaba onde começou. 

Isso eu sei” (UMRIGAR, 2018, p. 168). 

A subalternidade é demonstrada pelas personagens principais. Elas sabem que não são 

vistas e nem ouvidas e que vivem à margem da sociedade. Primeiro, Bhima constata esse 

isolamento em que ela e sua neta Maya vivem quando Chitra se interessa em saber o que 

aconteceu com seu casamento e seu filho Amit: 

 

E talvez pela constatação de que ninguém nunca lamentou a perda de Amit 
ou o fato de que, além da extenuante necessidade que Maya tinha da avó, 
nenhum ser humano havia encostado uma mão gentil nela em muito tempo, 
sem aviso, Bhima perde a batalha para as lágrimas. [...] Ela entende agora o 
que Maya considera insuportável na vida delas – não é a pobreza, nem o 
horror da vida na favela, o terrível isolamento. Não há ninguém que se 
preocupe com elas, que lhes pergunte sobre o passado, que estenda uma mão 
solidária. As duas são pessoas descartáveis e, se desaparecessem, ninguém 
sofreria nem sentiria falta delas (UMRIGAR, 2018, p. 43). 
 
 

Parvati também sofre com a condição de subalterna, e ao conversar sobre isso com 

Bhima surge um sentimento recíproco, pois ela se sente da mesma forma, como uma pessoa 

completamente invisível: 

 

– Sou como este papel. As pessoas podem escrever em mim, cuspir em mim, 
me rasgar, não importa. Uma rajada forte de vente e... – Ela solta o papel. – 
Bas, eu já era. E ninguém jamais saberá que eu estive aqui.  
Um sentimento solitário e recíproco surge no coração de Bhima. Ainda que 
as palavras de Parvati sejam duras, elas dão as mãos aos seus próprios 
pensamentos. Como a mulher mais velha tinha as chamado? Pessoas jogadas 
fora. Parvati só nomeou a melodia que Bhima tem cantarolado por muito 
tempo (UMRIGAR, 2018, p. 112-113). 

 
 



93 
 

  

De forma inesperada, as vidas dessas duas mulheres se cruzam e elas conseguem 

montar um negócio. O marido de Bibi morre deixando frutas do conde já pagas e Bhima 

assume a responsabilidade de vendê-las para ajudar sua colega. Porém, além de não ter 

experiência com vendas, ela também não tinha um lugar na feira para colocar sua ideia em 

prática. Sendo assim, ela propõe uma parceria com Parvati para utilizar seu ponto na feira 

para vender as frutas do conde. O que era de início um acordo temporário acaba virando algo 

maior quando Bhima percebe que ela é capaz de ganhar dinheiro com seu próprio negócio: 

“Os trocados soltos tilintam dentro do sári de Bhima enquanto ela anda na direção da favela. 

Somente quando entra na basti percebe uma coisa: pela primeira vez, ela ganhou dinheiro 

com um trabalho não doméstico” (UMRIGAR, 2018, p. 115). 

Bhima, que desde criança esteve com uma vassoura nas mãos e carrega rastros desta 

vida de servidão no seu corpo, finalmente percebe que tem a possibilidade de utilizar não só a 

força dos seus braços, mas também seu intelecto e a capacidade de aprender a administrar um 

negócio: 

 

E, sim, ela quer sentir novamente aquela sensação de excitação ao fechar uma 
venda, negociando duro com o cliente, sendo capaz de convidar uma mulher 
necessitada e um homem trabalhador para almoçar. Sabendo que ela vale mais do 
que apenas a agilidade de suas mãos, os músculos fortes de suas pernas, o dobrar de 
suas costas. Podendo usar outras partes do corpo envelhecido – seu intelecto, sua 
capacidade de avaliar um cliente, sua destreza para fechar uma venda. Já conhecia o 
conceito rudimentar do lucro (UMRIGAR, 2018, p. 125-126). 

 
 

Dessa forma, após esse sentimento de empoderamento, Bhima decide pegar suas 

economias de todos os anos trabalhados na casa de sua última patroa, Sera, e investir de 

verdade em no seu negócio em parceria com Parvati, que tinha experiência com administração 

dos lucros do tempo em que trabalhara no Old Place. O que, inicialmente, era apenas um 

acordo de trabalho entre as duas evolui para uma grande amizade. Ao final, as duas mulheres 

se ajudam mutuamente a vencer os obstáculos e os fantasmas do passado que as assombram, e 

tentam alcançar a felicidade, desafiando sua condição social e seu gênero. 

 

Considerações finais 

 

Ao longo do texto, buscamos demonstrar que a sociedade indiana contemporânea 

reflete o abolido sistema de castas, que, ilegalmente, ainda é perpetuado pelos hindus, sistema 

esse que cultivou a assimetria de gênero. Além disso, a colonização inglesa, cujos efeitos 

ainda se fazem sentir na Índia contemporânea, também ajudou a conservar o patriarcado. 



94 
 

  

Muito embora leis tenham sido criadas a fim de proteger as mulheres e garantir seus 

direitos, em grande parte não são cumpridas. E as mulheres, muitas vezes, não sabem ou não 

têm como exigir seus direitos por não terem educação o suficiente para entender a sua 

condição subalterna, já que o índice de analfabetismo ainda é grande. 

As questões de identidade, subalternidade e gênero foram evidenciadas pelas 

personagens Bhima e Parvati no romance O segredo entre nós, de Thrity Umrigar. As duas 

mulheres vivem à margem da sociedade e se consideram descartáveis, pois passaram grande 

parte de suas vidas sendo silenciadas e sem oportunidades de qualquer mobilidade social. 

Depois de tanto tempo sendo marginalizadas, o encontro dessas duas mulheres faz com que 

elas consigam superar os obstáculos que pareciam intransponíveis e enfim encontrar alguma 

felicidade na vida. 

 
Referências 
 
BONNICI, Thomas. Teoria e crítica pós-colonialistas. In: ___. (Orgs.). Teoria Literária: 
abordagens históricas e tendências contemporâneas. Maringá, PR: EDUEM, 2009, p. 257-
285. 
 
HALL, S. A identidade cultural na pós-modernidade. Tradução Tomaz Tadeu da Silva. Rio 
de Janeiro: DP&A, 2006. 
 
RAMAN, Sita Anantha. Women in India: a social and cultural history. 2. ed. Santa Barbara, 
California: ABC-CLIO, LLC, 2009. 
 
SANTOS, Eloína Prati dos. Pós-colonialismo e Pós-colonialidade. In: FIGUEIREDO, 
Eurídice. Conceitos de literatura e cultura. Juiz de Fora, MG: Editora UFJF; Niterói: EdUFF, 
2010, p. 341-365. 
 
SILVA, Tomaz Tadeu da.A produção social da identidade e da diferença. In:___. Identidade e 
diferença: a perspectiva dos estudos culturais. Petrópolis, RJ: Vozes, 2000, p. 73-102. 
 
SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Tradução Sandra Goulart Almeida; 
Marcos Pereira Feitosa e André Pereira Feitosa. Belo Horizonte: Editora da UFMG, 2010. 
 
TEIXEIRA, Níncia. Entre o ser e o estar: o feminino no discurso literário. Guairacá – Revista 
de Filosofia. Guarapuava, PR, v. 25, n. 1, p. 81-102, 2009. Disponível em: 
file:///C:/Users/nbf21/OneDrive/Documentos/MESTRADO/Entre%20o%20ser%20e%20o%2
0estar%20o%20feminino%20no%20discurso.pdf. Acesso em: 12 de maio de 2022. 
 
UMRIGAR, Thrity. O segredo entre nós. Tradução Katia Pietro; Luisa Leal. Rio de Janeiro: 
Globo Livros, 2018. 
 
 
 
 



95 
 

  

EU, TITUBA: BRUXA NEGRA DE SALEM: UMA LEITURA DA 
IDENTIDADE DIASPÓRICA NA PERSPECTIVA DAS 
NEONARRATIVAS DE ESCRAVIDÃO 
 

Matheus Eduardo dos Santos Silva1 
 

Introdução 

 

O romance Eu, Tituba: bruxa negra de Salem, de Maryse Condé, tem sido analisado 

em diferentes perspectivas, geralmentefocalizando o diálogo da narrativa com os dados 

históricos; sua relação com obras que também abordam o julgamento das “bruxas” de Salem; 

e os estudos de gênero. Nossa proposta de leitura deriva do alinhamento do romance, em 

nosso ponto de vista, com o que Ashraf Rushdy (1999) denomina neonarrativas de 

escravidão, ou seja, obras ficcionais escritas de forma memorialística, a fim de recuperar um 

dos traços mais marcantes das primeiras narrativas de escravizados (slave narratives), a 

escrita em primeira pessoa para, assim, preencher as lacunas dos registros oficiais. 

Em Neo-slave narratives: studies in the social logic of a literary form, Rushdy (1999) 

apresenta uma série de fatores que levaram ao surgimento dessa forma de narrativa sobre a 

escravidão, dentre eles a efervescência da década de 1960, quando “um grupo de condições 

intelectuais e sociais associadas aos direitos civis e ao movimento Black Power gerou uma 

mudança na historiografia da escravidão” (RUSHDY, 1999, p. 3, tradução nossa). As lutas 

sociais e políticas por parte das classes minoritárias e marginalizadas da sociedade, como é 

evidenciado no excerto abaixo, estão entre os fatores preponderantes: 

  

Entre 1966 e 1968, aconteceu uma mudança distinta tanto nos movimentos 
sociais atuais e nas tendências intelectuais na profissão historiográfica 
Americana, sinalizada pela emergência do movimento Black Power e o 
surgimento da New Left social histórica. A New Left, especialmente os 
estudantes trabalhadores filiados com o Student Nonviolent Coordinating 
Committee (SNCC) e o Economic Research and Action Project (ERAP) dos 
Students for a Democratic Society (SDS), assistiram às pessoas pobres, 
Afro- Americanos, e estudantes tomarem o controle de suas vidas forçando 
mudanças nas políticas das agências estatais, incitando o governo nacional a 
criar e reforçar uma nova legislação, e criativamente redefinindo a função 
das instituições com o propósito de providenciar todos os cidadãos com 
serviços sociais e econômicos (RUSHDY, 1999, p. 4, tradução nossa)2. 

                                                 
1 Bolsista de Iniciação Científica FAPERJ, sob a orientação da Profa. Dra. Shirley de Souza Gomes Carreira, 
Professora Adjunta da UERJ. 
2 Texto original: “Between 1966 and 1968, there occurred a distinct shift both in the current social movements 
and in the intellectual trends in the American historical profession, signaled by the emergence of the Black 
Power movement and the rise of New Left social history. The New Left, especially the student workers affiliated 



96 
 

  

 
Essas mudanças foram responsáveis por uma ótica diferenciada do estudo da 

escravidão americana, que foi “revigorado por um respeito renovado pela verdade e pelo valor 

do testemunho dos escravos, a significância da cultura dos escravos, e a importância da 

resistência dos escravos”3 (RUSHDY, 1999, p. 4, tradução nossa). 

Ao dialogar com textos literários dos quais imita a forma – os primeiros relatos de 

escravos – as neonarrativas de escravidão promovem uma revisitação não apenas da 

historiografia literária, mas também da história oficial da qual os arquivos sobre a escravidão 

fazem parte. Se considerarmos que os registros históricos foram feitos a partir da ótica 

hegemônica, a ficção resgata figuras silenciadas pela sua condição subalterna, excluídas ou 

apagadas pelo discurso oficial. 

Vista por seus contemporâneos como mulher, feiticeira, negra e escrava, Tituba era 

uma figura excêntrica por excelência, pois essas eram quatro condições de marginalização em 

uma sociedade falocêntrica. É por esse viés, de absoluta inferiorização social, que Maryse 

Condé cria sua versão ficcional, concedendo voz à personagem, persona da Tituba empírica, 

para que, desse lugar periférico em que sempre esteve, possa narrar sua própria história. 

Assim, em conformidade com a definição de Rushdy (1999), essa narrativa pode ser 

percebida como neonarrativa de escravidão. Tituba, a exemplo dos autores das slave 

narratives, narra em primeira pessoa e denuncia as opressões, torturas e crueldades que sofreu 

em sua trajetória. Se a Tituba histórica foi silenciada e dela nada se sabe, a sua construção 

ficcional assume o papel de agente. Conforme Hutcheon nos faz lembrar: 

 

O centro já não é totalmente válido. E, a partir da perspectiva 
descentralizada, o “marginal” e aquilo que vou chamar [...] de “ex-cêntrico” 
(seja em termos de classe, raça, gênero, orientação sexual ou etnia) 
assumem uma nova importância à luz do reconhecimento implícito de que na 
verdade nossa cultura não é o monólito homogêneo (isto é, masculina, classe 
média, heterossexual, branca e ocidental) que podemos ter presumido 
(HUTCHEON, 1991, p. 29, grifos nossos). 
 

 

 

 
                                                                                                                                                         
with the Student Nonviolent Coordinating Committee (SNCC) and the Economic Research and Action Project 
(ERAP) of Students for a Democratic Society (SDS), watched as poor people, African American people, and 
students themselves assumed charge of their lives by forcing changes in the policies of state agencies, prompting 
the national government to create and enforce new legislation, and creatively redefining the function of those 
institutions meant to provide all citizens with social and educational services”. 
3 Texto original: “[...] study of American slavery was invigorated by a renewed respect for the truth and value of 
slave testimony, the significance of slave cultures, and the importance of slave resistance”. 



97 
 

  

1. Tituba: entre a história e a ficção 

 

O dever de um escravizado é sobreviver. 
                                                                                                             Maryse Condé 

 
 

Eu, Tituba: bruxa negra de Salem narra a história de Tituba, mulher negra que foi 

acusada e perseguida durante a Caça às Bruxas em Salem, Massachusetts, em 1692. Embora a 

escritora Maryse Condé crie uma narrativa ficcional da trajetória de Tituba desde seu 

nascimento até o fim de sua vida, os registros históricos e depoimentos do julgamento 

apresentam pouquíssimas informações sobre a Tituba real. Em seu prefácio ao romance, 

Conceição Evaristo afirma que “a ausência de fontes primárias sobre a origem é um vazio que 

os sujeitos diaspóricos carregam na reconstituição da árvore genealógica” (CONDÉ, 2019, 

p.10). Para a historiadora Elaine Breslaw (1996), por sua vez, em “Tituba, Reluctant Witch of 

Salem: devilish Indians and puritan Fantasies”, ainda que Tituba tenha um papel relevante na 

realização da caça às bruxas, a mesma não foi investigada e não teve sua origem pesquisada, 

recebendo assim pouca atenção. Do pouco que se sabe, há o registro de que era uma escrava 

proveniente da região de Barbados, que foi enviada para a América com a família do 

reverendo Samuel Parris. 

É relevante observar a pouca importância de Tituba nos interrogatórios feitos durante 

o período da caça às bruxas, pois há “em torno de onze arquivos referentes aos interrogatórios 

nos quais Tituba é inquirida ou citada” (DIAS, 2019, p. 59). 

Conforme Rosa e Oliveira (2020, p.86) enfatizam,  

 

Os registros de Salém fornecem detalhes muito esparsos sobre ela e poucos 
estudiosos voltaram-se para fontes alternativas de informações sobre sua 
vida. Ela não tem descendentes que podem falar por ela ou despertar novo 
interesse em sua culpa ou inocência. (...) Mais importante, as dimensões 
multiculturais da confissão de Tituba, as mais significativas evidências de 
uma conspiração diabólica em Salem, foram mal interpretadas ou ignoradas 
(BRESLAW, 1996, p. xix, apud ROSA; OLIVEIRA, 2020, p. 86). 
 

 
Ao considerarmos a ausência de detalhes sobre a identidade de Tituba nos registros 

dos inquisidores, podemos perceber, então, como Condé preenche as lacunas deixadas pela 

história: “Quanto a mim, eu ofertei a ela um final de minha escolha” (CONDÉ, 2019, p. 205). 

A autora busca, assim, dar voz a uma mulher escravizada em um contexto em que a ótica 

religiosa e fundamentalmente preconceituosa dos inquisidores a silenciavam. Conforme 

Harris nos faz lembrar, “as reescrituras de obras históricas ou literárias, de séculos passados, 



98 
 

  

muitas vezes envolvem dar voz e destaque a personagens antes silenciados e privilegiam 

perspectivas diferentes daquelas presentes em obras originais” (HARRIS, 2016, p. 69). 

Assim, a literatura contemporânea promove “uma reavaliação crítica, um diálogo irônico com 

o passado da arte e da sociedade” (HUTCHEON, 1991, p. 20). 

Nesse sentido, a própria autora, em entrevista concedida a Ann Scarboro, em 1992, 

afirma que, como criatura ficcional, Tituba tem mais a ver com o leitor e o contexto 

contemporâneo do que com o passado histórico. 

 

1.1.A formação e reconfiguração identitária de Tituba 
 

 
De forma a explicitar a construção identitária de Tituba, faz-se necessário entender 

que, ao contrário da personagem histórica, a Tituba ficcional narra sua vida desde a sua 

concepção: 

 

Abena, minha mãe, foi violentada por um marinheiro inglês no convés do 
Christ the King, num dia de 16**, quando o navio zarpava para Barbados. 
Dessa agressão nasci. Desse ato de agressão e desprezo (CONDÉ, 2019, p. 
19). 
 
 

A protagonista é concebida em um espaço de trânsito, o Atlântico, o que faz dela um 

sujeito diaspórico antes do seu nascimento e explica a dificuldade da personagem para 

estabelecer laços de pertencimento. Significativamente, o nome do navio em que Abena é 

violada antecipa o confronto entre os preceitos do Cristianismo e as práticas daqueles que o 

professam. 

A errância de Tituba é um dos fatores que impactam na sua configuração identitária. 

Ao longo do romance, ela reside em vários lugares devido à sua condição de escrava.Desde a 

agressão que lhe deu origem, eventos cruéis tornam-se recorrentes na vida da personagem. 

Por ter sido gerada em um ato de violência sexual, a relação entre Abena e Tituba é afetada, 

pois, para sua mãe, ela evoca a memória de seu abusador. Sob os cuidados de sua mãe e de 

Yao — o escravo axanti designado a tomar Abena como esposa — Tituba desenvolve uma 

personalidade afetuosa e contrastante com a realidade das plantations. 

Apesar de constantemente testemunhar o sofrimento dos outros cativos, Tituba, ainda 

criança, demonstrava um espírito esperançoso e infantil. No entanto, ao presenciar a morte da 

mãe, ela sente uma dor profunda, demonstrada no texto através da ênfase e da repetição de 

uma mesma frase, como podemos observar abaixo: 



99 
 

  

 

Enforcaram minha mãe. 
Vi seu corpo girar nos galhos baixos de uma mafumeira. Ela havia cometido 
o crime sem perdão. Tinha golpeado um branco. Ainda que não o tivesse 
matado. Em sua fúria desajeitada, apenas conseguiu cortar seu ombro. 
Enforcaram minha mãe. 
Todos os escravizados foram convidados para sua execução. Quando, de 
nuca quebrada, ela entregou sua alma, um canto de revolta e de ira se ergueu 
de todos os peitos que os capatazes fizeram calar com grandes golpes de 
chicote. Eu, refugiada na saia de uma mulher, senti se endurecer em mim, 
como lava, um sentimento que não me abandonaria nunca mais, um misto de 
terror e de luto. 
Enforcaram minha mãe (CONDÉ, 2019, p. 24). 

 
 

Abena é enforcada ao resistir a uma tentativa de abuso sexual por parte de seu senhor, 

Yao é vendido e Tituba é expulsa da plantation. Esta disparidade de valores e principalmente 

de direitos se impõe diretamente sobre Tituba que, durante toda a vida, passa por situações de 

humilhação, dor e luto.Acolhida por uma escrava nagô já idosa, Yetunde – também chamada 

de Man Yaya, elas passam a viver na floresta, longe do convívio social. A mulher é uma 

curandeira que se encarrega de ensinar a Tituba as histórias, canções, conhecimentos 

medicinais e mitos dos povos negros. Mas ela também adverte a protagonista sobre o seu 

futuro: 

 
— Você vai sofrer na vida. Muito. Muito. — Essas palavras, que 
memergulhavam num terror, eram pronunciadas com calma, quase sorrindo. 
— Mas você vai sobreviver! (CONDÉ, 2019, p. 25). 
 
 

De fato, o destino antevisto por Man Yaya atribui a Tituba a característica de 

sobrevivente, a par das diversas e hediondas torturas presentes na trágica e cruel realidade dos 

escravizados. A sobrevivência da personagem deve-se em grande parte às práticas religiosas 

que aprende com Man Yaya, uma vez que lhe permitem entrar em contato com os invisíveis 

— sua mãe e seu pai já falecidos. Como mencionado anteriormente, a questão da religião é 

um dos elementos que marcam a reconfiguração da identidade de Tituba, pois, por um lado, 

Man Yaya — como sua mestra espiritual — guia Tituba para o desenvolvimento de suas 

práticas de cura, com a finalidade de ajudar os outros e honrar seus invisíveis; e, por outro 

lado, a religião cristã, levada aos extremos pelos Puritanos, abomina as crenças ancestrais dos 

escravos. 

A passagem a seguir demonstra o conflito religioso ao qual Tituba é submetida. 

Embora pudesse ser livre, ao decidir viver ao lado de John Indien, ela se insere na sociedade 



100 
 

  

dos brancos, ainda que como subalterna, sujeitando-se às torturas e abusos já há muito tempo 

não vivenciados, tendo em vista que morava isolada e escondida à beira do rio. Esse conflito é 

evidenciado no momento em que a personagem encontra Susanna Endicott, a dona de John: 

 

— Tituba? De onde saiu esse nome? 
Eu disse friamente:  
— Foi meu pai que me deu.  
Ela ficou roxa: 
— Baixe os olhos quando falar comigo. 
Obedeci pelo amor a John Indien. Ela continuou: 
— Você é cristã? 
John Indien se apressou em intervir: 
— Eu vou ensinar as preces a ela, senhora. E vou conversar com o cura da 
paróquia de Bridgetown para que ela receba o santo batismo o quanto antes. 
[...] 
Enquanto John Indien saudava aquelas frases com grandes gargalhadas, eu 
ficava atordoada. Ninguém jamais tinha falado comigo daquele jeito, me 
humilhando daquele jeito (CONDÉ, 2019, p. 37). 
 
 

Neste excerto, resta clara a imposição do Cristianismo aos escravos e o diálogo 

evidencia a submissão de John. Embora Tituba resista à ideia de conversão, buscando manter 

a prática da sua religião, é através da relação com o marido que ela começa a se afastar dos 

conselhos dados por Man Yaya. 

Anteriormente, por desejar ter John Indien para si, Tituba havia pedido a Man Yaya 

para que a ajudasse a conquistá-lo, ainda que ele a tivesse chamado de bruxa. Desde então, 

Tituba passou a ter aversão ao termo, que demonstrava o preconceito social em relação à sua 

fé, causando-lhe imenso desconforto. 

Quando Susanna Endicott adoece misteriosamente, coloca a culpa em Tituba e vende 

o casal para a família Parris que está de partida para Boston, na América. Em solo estrangeiro, 

Tituba sente que perdeu sua terra para sempre: 

 

É estranho o amor ao país! Nós o carregamos dentro, como nosso sangue, 
como nossos órgãos. E basta que sejamos separados da nossa terra para 
sentir uma dor que surge do mais profundo de nósmesmos sem nunca 
diminuir. Eu revia a plantação de Darnell Davis, a Casa-Grande altiva e suas 
colunas no cume da tristeza, as suas cabanas escuras, apinhadas de 
sofrimento e de animação, crianças com a barriga inchada, mulheres 
envelhecidas antes do tempo, homens mutilados, e esse cenário sem alegria 
que eu tinha perdido tornou-se tão precioso para mim que lágrimas 
escorriam pela minha face (CONDÉ, 2019, p. 67). 
 
 



101 
 

  

Ao partir de Boston para Salem, Tituba — de forma espiritual e intuitiva — reconhece 

que este novo local será onde passará por grandes dores e eventos ruins, como ela mesma 

aponta: ‘‘No instante em que entrei em Salem, senti que nunca seria feliz. Senti que minha 

vida conheceria terríveis provações e que eventos de uma dor inaudita branqueariam todos os 

cabelos da minha cabeça!’’ (CONDÉ, 2019, p. 77). Construindo, então, quase uma percepção 

premonitória, Tituba demonstra os seus sentimentos sobre o novo lugar, o que, por fim, acaba 

se concretizando. 

A ligação de Tituba com a senhora Parris exerce influência sobre a sua identidade. 

Samuel Parris é um puritano extremista e agressivo, que obriga a todos a praticar uma fé que 

Tituba percebe não ser genuína, mas fruto do medo. As contradições da religião de seus donos 

não escapam a Tituba. Certo dia, ela presencia novamente um enforcamento, desta vez, sob a 

acusação de práticas de bruxaria, o que faz com que Tituba recorde a cena traumática da 

morte de sua mãe: 

 

Eu mesma urrei e caí de joelhos no meio da multidão excitada, curiosa, 
quase alegre. Foi como se eu tivesse sido obrigada a reviver a execução da 
minha mãe. Não, não era apenas uma velha que balançava ali. Era Abena, na 
flor da idade e na beleza das formas! Sim, foi ela, e eu tinha novamente sete 
anos. E a vida recomeçou depois daquele momento!Eu urrava, e, quanto 
mais eu urrava, mais eu tinha o desejo de urrar. De urrar meu sofrimento, 
minha revolta, minha raiva impotente. Que mundo era aquele que tinha feito 
de mim uma escravizada, uma órfã, uma pária? Que mundo era aquele que 
me separava dos meus? Que me obrigava a viver entre pessoas que não 
falavam a minha língua, que não compartilhavam a minha religião, num país 
feio, nada agradável? (CONDÉ, 2019, p. 67). 

 
 

Ainda considerando este trecho, podemos observar que Tituba passa a refletir sobre 

sua condição de escrava, questionando a religião e a cultura impostas. Esse momento 

caracteriza uma crise identitária em Tituba e é a partir daí que ela começa a perceber os sinais 

coletivos de alienação religiosa e alucinação, comprovando a irrealidade à qual os brancos 

que a rodeavam estavam prestes a sucumbir: 

 

A cidade inteira só falava da execução. Aqueles que tinham visto contavam 
àqueles que não tinham visto que a senhora Glover berrou ao ver a morte, 
que um cachorro uivou para a lua, que sua alma escapou sob a forma de um 
morcego, mas como um purê repugnante que escorria por suas pernas, prova 
da vilania do seu ser. Eu não tinha visto nada daquilo. Eu havia assistido a 
um espetáculo de completa barbárie (CONDÉ, 2019, p. 67). 
 
 



102 
 

  

O afeto de Tituba e seus cuidados para com Betsey e Elizabeth Parris amenizam o 

desconforto de pertencer a Samuel Parris. Quando ele finalmente consegue uma paróquia em 

Salem, Tituba intui que coisas ruins estão por vir. A convivência com os Parris, assim como a 

atmosfera reinante na cidade, acaba exercendo uma influência negativa em Tituba: 

 

Eu não tinha entendido completamente a medida da devastação que a 
religião de Samuel Parris poderia causar, nem mesmo compreendido sua 
verdadeira natureza, antes de viver em Salem. Imagine uma comunidade de 
homens e mulheres esmagada pela presença do Maligno entre eles, 
procurando caçá-lo em todas as suas manifestações. Uma vaca que morreu, 
uma criança que teve convulsões, uma jovem que demorou a conhecer seu 
fluxo menstrual e estava sujeita a infinitas especulações. Quem, tendo se 
unido por um pacto com o terrível inimigo, havia provocado essas 
catástrofes? Era culpa de Bridget Bishop, que não aparecia na igreja por dois 
domingos seguidos? Não... era porque tínhamos visto Gilles Corey 
alimentando um animal abandonado na tarde do dia da missa? Eu mesma 
estava me envenenando nessa atmosferae me peguei, gratuitamente, a recitar 
litanias protetoras ou a executar gestos de purificação (CONDÉ, 2019, p. 
84). 
 
 

Tituba reconhece que, na percepção dos brancos, sua cor de pele é um sinal da relação 

com o Maligno. Embora fiel às suas origens e crenças, ela percebe uma mudança nas pessoas 

ao seu redor e se sente infeliz: 

 

Desde que chegamos a Salem, Betsey estava mudando! Ela estava ficando 
cada vez mais nervosa e irritada, sempre chorando porque sim ou porque 
não, fixar o vazio com suas pupilas arregaladas, tão grandes quanto uma 
moeda de meio centavo! Acabei me preocupando. Sobre aquela natureza 
frágil, os espíritos das duas defuntas que morreram no primeiro andar, sabe-
se lá em que condições, agiriam. Seria necessário proteger a criança como 
tinha protegido sua mãe? 
Ah não, nada me dava prazer na minha nova vida! Dia após dia, minhas 
apreensões se tornavam mais fortes e mais pesadas, como um fardo que eu 
jamais podia deixar. Eu dormia com ele. Ele se estendia sobre o corpo 
musculoso de John Indien. De manhã, ele pesava meu passo na escada e 
deixava minhas mãos lentas, enquanto eu preparava o mingau sem gosto do 
café da manhã. 
Eu não era mais eu mesma (CONDÉ, 2019, p. 81). 
 

 
Tituba busca alívio na recordação de sua terra natal, chamando-a de “meu Barbados”. 

Este retorno via memória ao país de origem torna-se recorrente, pois, para Tituba, seus 

invisíveis, sua religião, sua terra natal e John Indien eram os elementos que a sustentavam em 

meio a uma sociedade estranha: 

  



103 
 

  

Para tentar me reconfortar, usei um remédio. Enchi uma tigela de água e 
deixei perto da janela, de modo que eu pudesse vê-la enquanto girava e 
girava na cozinha e ali prendi o meu Barbados. Consegui fazê-lo de modo 
que tudo estivesse ali. A ondulação dos canaviais que se estendiam até as 
ondas do mar, os coqueiros recostados à beira do mar e as amendoeiras 
repletas de frutos vermelhos ou verde-escuros. Se eu distinguia mal os 
homens, podia ao menos ver as colinas, as cabanas, os engenhos de açúcar e 
as carroças de bois chicoteados por mãos invisíveis. Distinguia as casas e os 
cemitérios dos senhores. Tudo se movia no mais profundo silêncio no fundo 
da água da minha tigela, mas essa presença aqueceu meu coração (CONDÉ, 
2019, p. 81–82). 
 

 
Considerando a passagem acima, podemos perceber que a personagem mantém um elo 

com a terra natal pela via espiritual. Mas nem isso impede que Tituba seja profundamente 

afetada pelo que acontece em Salem: 

 

Havia dois ou três servos negros nas paragens, não sei como vieram parar 
aqui, nós não éramos apenas malditos, mas emissários visíveis de Satanás. 
Também, eles vinham sorrateiramente até nós para sussurrar repugnantes 
desejos de vingança, para se livrar da raiva e do rancor insuspeitos e para se 
esforçar para fazer o mal de todas as maneiras. Tanto que sabíamos que o 
mais devoto dos maridos sonhava apenas com a morte de sua esposa! Assim 
como acreditávamos que a mais fiel das esposas estava prestes a vender a 
alma de seus filhos para se livrar do pai. O vizinho queria o extermínio da 
vizinha, o irmão, o da irmã. Não eram apenas os filhos que desejavam acabar 
com os pais da maneira mais dolorosa que poderia existir. E foi o cheiro 
fétido de todos esses crimes, que só estavam esperando para serem 
cometidos, que acabou fazendo de mim outra mulher. E enquanto eu fitava a 
água azulada na minha tigela, me deixando levar pelo pensamento pelas 
margens do rio Ormonde, alguma coisa em mim se desfazia lenta e 
definitivamente. Sim, eu me tornei outra mulher. Estrangeira de mim mesma 
(CONDÉ, 2019, p. 85). 
 
 

A cultura do outro, embora não totalmente incorporada por Tituba, age indiretamente 

forçando-a a uma transformação que não deseja. 

Outro elemento importante nessa transformação é a ausência de John Indien. Por 

necessidade econômica, Samuel Parris — senhor de Tituba e John — aluga-o e, dessa forma, 

Tituba é obrigada a conviver com a sua ausência. Essa conjuntura age negativamente sobre o 

seu caráter: 

 

Em minha impotência e desespero, me pus a acariciar a ideia de me vingar. 
Mas como? Eu construía planos que rejeitava ao amanhecer para recomeçar 
a considerá-los ao cair da noite. Eu quase não comia. Não bebia. Eu vagava 
como um corpo sem alma, embrulhado no meu xale de lã ruim, seguida por 
um ou dois gatos pretos, enviados, sem dúvida, pela boa Judah White, para 



104 
 

  

me lembrar de que eu não estava sozinha. Não era de se espantar que os 
habitantes de Salem tivessem medo de mim, eu tinha um ar temível! 
Temível e medonho! Meus cabelos, que eu já não penteava, tinham formado 
uma espécie de juba em torno da minha cabeça. Meu rosto se cavava e 
minha boca estourava impudica, tensa, a rachar sobre minhas gengivas 
inchadas (CONDÉ, 2019, p. 85). 
 
 

A emigração forçada e a carência afetiva resultam em modificações sensíveis na 

personalidade de Tituba, que perpassam a mudança de atitudes em relação à religião — pois 

ela acede às práticas religiosas dos brancos para evitar o estigma de bruxa — e o consequente 

distanciamento das suas origens, resultando, então, em um sentimento de estrangeirismo 

identitário, o não reconhecimento de si mesma. 

Em um momento em que a personagem está psicologicamente frágil, ela sofre 

acusações das crianças de Salem, incluindo de Abigail Williams e Betsey Parris — crianças 

das quais cuidara com zelo e carinho. Deitando-se no chão, debatendo-se e urrando, as 

crianças começaram a simular uma espécie de possessão, de influência maligna. Este surto 

imediatamente fez com que os Parris suspeitassem da influência de Tituba e de seus rituais de 

cura preparados para auxiliar Betsey e Elizabeth Parris. Tais suspeitas indicavam que Tituba 

também era uma bruxa e que, por influência de Satanás, teria feito mal às boas crianças. Após 

consecutivos ‘surtos’ das crianças, os Parris chamam o doutor Griggs para examinar tal 

doença das crianças e dar um veredito. Assim, Griggs examina as crianças e como uma 

sentença contra Tituba, o mesmo afirma que: “a mão do Maligno está mesmo sobre elas 

(CONDÉ, 2019, p. 102). 

Além do ‘mal’ que afeta as crianças, o estado mental da sociedade de Salem colabora 

para incriminar Tituba como bruxa. Ciente desse aspecto doentio da sociedade local, a 

personagem afirma: 

 

Salém era isso. Uma comunidade onde saqueavam, enganavam e roubavam 
se escondendo atrás do manto de Deus. E a Lei tinha marcado muito bem os 
ladrões com um B, açoitado, cortado as orelhas, rasgado a língua; ainda 
assim, os crimes se proliferavam! (CONDÉ, 2019, p. 106). 
 
 

Em uma sociedade cujos valores e ações são deturpados, Tituba é incriminada 

juntamente com Sarah Good e Sarah Osborne e sofre um violento abuso sexual por parte de 

Samuel Parris e outros dois homens, no intuito de fazê-la confessar a prática de bruxaria; no 

entanto, ela resiste. Após o ato de violência, John Indien a encoraja a falar para preservar a 

própria vida: 



105 
 

  

 

— Mulher, minha mulher torturada. Mais uma vez, você se engana sobre o 
que é essencial! O essencial é ficar viva. Se eles te mandaram denunciar, 
denuncie! A metade dos habitantes de Salem, se assim eles querem! Este 
mundo não é o nosso e, se eles querem incendiá-lo, só importa que estejamos 
abrigados das chamas. Denuncie, denuncie todos aqueles que a fizeram 
sofrer (CONDÉ, 2019, p. 113). 
 
 

Finalmente, ela, Sarah Good e Sarah Osborne são presas em Ipswich. A par de a 

autora ter concedido entrevistas enfatizando que não teve a pretensão de escrever uma obra de 

fundo histórico, o romance se mostra fiel aos autos e registros da época. Em The Salem Witch 

Trials: A Day-By-Day Chronicle of a Community Under Siege, o relato dos surtos e da ‘culpa’ 

de Tituba são localizados no fim do mês de fevereiro, mês no qual Tituba, Sarah Osborne e 

Sarah Good são encarceradas em Ipswich na narrativa de Condé. 

Ao ver-se presa e abandonada pelo marido, ela é influenciada por Hester Pryne, uma 

personagem concebida a partir de um diálogo intertextual com o romance The Scarlet Letter, 

de Nathaniel Hawthorne, e decide confessar e falar, sem, no entanto, acusar inocentes. Hester, 

que é uma mulher instruída, não apenas lhe diz que a lei de Massachusetts, estado no qual se 

localiza Salem, concedia a vida à feiticeira que confessasse suas práticas, mas também lhe 

ensina como deve se comportar durante o julgamento: 

 

Eu não me contentarei em nomear apenas as infelizes que caminhavam 
comigo na lama. Eu bateria forte. Golpearia na cabeça. E agora, no 
desamparo extremo em que eu me encontrava, o sentimento do meu poder 
me embriagava! Ah, sim, meu John Indien estava certo. Essa vingança, com 
que muitas vezes sonhei, pertencia a mim e por sua própria vontade 
(CONDÉ, 2019, p. 115). 
 
 

Em conversa com Hester, ela a faz ver que seus amantes as haviam abandonado à 

própria sorte e que, portanto, teriam de aprender a encontrar sozinhas as soluções para os seus 

problemas: 

 

Eu evitava falar sobre John Indien com Hester, pois sabia bem o que ela me 
diria dele e eu não suportaria ouvir. Ainda assim, bem no fundo, alguma 
coisa me fazia sentir que ela dizia a verdade. A cor da pele de John Indien 
não tinha causado a ele nem a metade dos problemas que a minha causou 
(CONDÉ, 2019, p. 123). 
 
 

Espertamente, Indien decidira aproveitar-se da histeria coletiva e, imitando as 

meninas, também se atirava ao chão contorcendo-se, gritando e fazendo denúncias. 



106 
 

  

Após o julgamento, Tituba passa um período acorrentada no celeiro de um diácono 

local, e, depois, é novamente levada a Ipswich. No trajeto, ao observar a reação das pessoas à 

sua passagem, ela pensa: 

 

Eu sentia que nesses julgamentos das bruxas de Salem, que fariam escorrer 
tanta tinta, que excitariam a curiosidade e a piedade das gerações futuras e 
que pareceriam a todos o mais autêntico testemunho de uma época de 
crentes e bárbaros, o meu nome apenas figuraria como o de uma comparsa 
sem interesse. Mencionariam aqui e ali “uma escrava originária das Antilhas, 
praticante de ‘hoodoo’”. Não se incomodariam nem com minha idade nem 
com minha personalidade. Eles me ignorariam [...] Nenhuma, nenhuma 
biografia atenta e inspirada, recriando a minha vida e seus tormentos 
(CONDÉ, 2019, p. 133–134). 
 
 

A escrita do romance responde às inquietações da personagem e também à previsão de 

Man Yaya: “— De todos, você será a única a sobreviver!” (CONDÉ, 1997, p. 108). 

Quando o perdão é concedido aos acusados de Salem, Tituba não possui meios para 

quitar a dívida com o Estado referente à sua estada na prisão. A dívida é paga quando 

Benjamin Cohen d’Azevedo a resgata e a leva para cuidar de sua casa e de seus filhos, já que 

era viúvo. Fisicamente deformado e judeu, seu novo amo conhece bem a força dos 

estereótipos. De um tratamento de igualdade, o relacionamento entre ambos evolui para um 

envolvimento sexual, que se extingue quando a casa onde vivem é incendiada e os filhos de 

Benjamin morrem. Supersticioso, ele atribui o incidente ao fato de ter se negado a libertar 

Tituba quando esta pediu que o fizesse. 

No contexto do romance, Tituba é dotada de poderes que lhe foram conferidos por 

seus ancestrais: o dom da cura e também da evocação dos mortos. Antes de se separarem, ela 

faz com que Benjamin fale com seus filhos pela última vez. 

Como muitas neonarrativas de escravidão, o romance de Condé narra o retorno da 

protagonista à terra natal, onde, em meio à multidão, Tituba vê seus invisíveis, ou seja, os 

espíritos de Man Yaya, Abena e Yao. A cidade que vê contrasta com a sua lembrança 

idealizada de Barbados: “Que cidade feia, a minha! Pequena. Mesquinha. Um posto colonial 

sem envergadura, com todo o fedor do lucro e do sofrimento” (CONDÉ, 1997, p. 167). A 

narradora já não é mais a mesma pessoa. Sua experiência nos Estados Unidos e o convívio 

com pessoas de diferentes culturas a transformaram. 

Conforme Mary Louise Pratt (1999), o contato entre culturas nunca é pacífico, há 

sempre uma luta, muitas vezes em contextos de relações de poder altamente assimétricas. O 



107 
 

  

resultado desse choque é uma identidade reconfigurada, híbrida (BHABHA, 1998). O retorno, 

sempre idealizado pelo sujeito diaspórico, perde a aura de encantamento. 

Vagando por sua ilha, Tituba se encontra com Deodatus, um marinheiro que conheceu 

na viagem para Barbados, e junto ao mesmo segue para um acampamento de negros 

revolucionários. Junto aos maroons, Tituba — uma sobrevivente da escravidão — age como 

uma griô, narrando sua história, vivida sob os flagelos da escravidão: 

 

Os maroons me escutavam sentados em círculo. Não eram muitos, porém 
mais de quinze, contando as mulheres e as crianças. Revivi meus 
sofrimentos, meu testemunho diante do Tribunal, as acusações sem 
fundamento, as confissões de convivência, a traição daqueles que nunca 
imaginei (CONDÉ, 2019, p. 170). 
 
 

Por meio do relato em primeira pessoa de uma negra escravizada e posteriormente 

liberta, Condé constrói a trajetória de uma griô, que, como sobrevivente da escravidão, narra o 

sofrimento de muitos. Além disso, é possível considerar que as dores e martírios sofridos por 

Tituba sob o domínio de seus donos geram na protagonista uma revolta e um desejo de 

resistência, ainda que do seu jeito.  Apesar de não ser totalmente favorável ao conflito, Tituba 

demonstra interesse romântico por Christopher, líder dos Maroons, o que a aproxima cada vez 

mais da luta contra a escravidão. 

Instigada pelo pedido de Christopher de que o faça invencível, Tituba se entrega aos 

seus estudos medicinais e religiosos. Não só com pesquisas independentes, Tituba vai em 

busca dos quimboiseurs, tomados como xamãs/bruxos de origem africana. Em um diálogo 

com um quimboiseur axanti, Tituba se questiona sobre o seu papel em tudo o que ocorrera em 

Salem, bem como o modo como passaria à história: 

 

Eu já havia me arrependido de ter apenas, em todo esse caso, interpretado 
um papel de comparsa, rapidamente esquecida e cujo destino não interessava 
a ninguém. “Tituba, uma escrava de Barbados que provavelmente praticava 
voodoo.” Algumas linhas em longos tratados dedicados aos eventos de 
Massachusetts. Por que eu deveria ser ignorada? Essa questão também 
atravessou meu espírito. É porque ninguém se preocupa com uma negra, 
com seus sofrimentos e suas tribulações? É isso? Eu procuro a minha 
história junto às histórias das Bruxas de Salem e não a encontro (CONDÉ, 
2019, p. 175). 
 
 

A desilusão amorosa que teve com Christopher motiva Tituba a, finalmente, retornar a 

casa onde vivera antes de ir para a América. Retornando ao seu lar, Titubaé protegida pelos 

invisíveis e pelos escravizados: 



108 
 

  

 

Talvez se surpreendam que, nesses tempos, quando o chicote batia alto e 
forte em nossos ombros, eu conseguisse aproveitar essa liberdade, essa paz. 
É porque o nosso país tem duas faces. Uma delas é percorrida pelas 
carruagens dos senhores e pelos cavalos de seus policiais, armados com 
mosquetes e seguidos por cães aos latidos furiosos. A outra é misteriosa e 
secreta, feita de senhas, de conselhos sussurrados e da conspiração do 
silêncio. Era certamente essa última face que eu vivia, protegida pela 
cumplicidade de todos. Man Yaya fez crescer em volta da minha cabana uma 
vegetação espessa e eu estava lá como em um castelo fortificado. O olho 
desavisado discernia apenas um monte de goiabeiras, samambaias, arbustos 
e mafumeiras, algumas flores lilases do hibisco aparecendo aqui e ali 
(CONDÉ, 2019, p. 183). 
 
 

Durante o seu isolamento, Tituba descobre que está grávida de Christopher, algo que 

faz com que recorde o trauma de ter perdido um bebê anteriormente, embora seja um motivo 

de felicidade. Nesse meio tempo, a protagonista conhece e cuida de Iphigene, um jovem que 

foi gravemente machucado por chibatadas. Iphigene se alia aos Maroons, que planejam uma 

revolta. Em diálogo com seus invisíveis, Tituba se recorda de como terminara uma revolta 

similar e indaga quando os negros poderão finalmente ser livres: 

 

— Com sangue, como termina sempre. O tempo da nossa libertação não 
chegou. 
Perguntei com um grito rouco: 
— E quando vai chegar? Quanto sangue ainda, e por quê? 
Os três espíritos permaneceram em silêncio como se mais uma vez eu 
quisesse violar as regras e mergulhá-los em desconforto. Yao retomou: 
— Será necessário que nossa memória seja inundada de sangue. Que nossas 
lembranças boiem na sua superfície como nenúfares. 
Eu insisti: 
— Seja claro, quanto tempo? 
Man Yaya sacode a cabeça:  
— A aflição do negro não tem fim (CONDÉ, 2019, p. 191). 
 
 

Apesar do presságio de que a revolta falharia, Tituba faz uso de suas rezas com a 

intenção de proteger os negros. Porém, na noite anterior à revolução, Tituba não dorme e 

numa espécie de reconhecimento de que sua vida findará, a mesma rememora tudo que viveu: 

 

Todos os eventos da minha vida vinham à memória, carregados de uma 
intensidade particular, e as figuras de todos aqueles que eu tinha amado e 
odiado se aglomeravam ao redor do meu colchão de palha. Ah, eu os 
reconhecia! Não havia um só rosto ao qual eu não poderia dar nome. Betsey. 
Abigail. Anne Putnam. Senhora Parris. Samuel Parris. John Indien (CONDÉ, 
2019, p. 197). 
 



109 
 

  

 
Após acordar do mesmo pesadelo que teve quando houve o incêndio da casa de 

Benjamin, Tituba descobre que a revolução falhou e que ela e Iphigene foram denunciados. A 

Tituba ficcional tem um fim trágico, pois mesmo sendo livre e tendo retornando a Barbados, 

estava fadada a ser enforcada por crimes que não cometeu. O seu relato final mostra a posição 

de Tituba enquanto mulher negra e estigmatizada, bem como a aceitação de seu destino: 

 

Eu fui a última a ser conduzida à forca, pois merecia um tratamento especial. 
A punição da qual eu tinha “escapado” em Salem, era agora apropriada. Um 
homem, vestido com um pesado manto preto e vermelho, recordou todos os 
meus crimes, passados e presentes. Eu tinha enfeitiçado os habitantes de uma 
aldeia pacífica e insultado Deus. Tinha chamado Satanás para estar entre eles 
e jogá-los um contra o outro, submissos e furiosos. Havia queimado a casa 
de um comerciante honesto que não sabia sobre os meus crimes e tinha 
pagado sua ingenuidade com a morte de seus filhos. Nesse ponto da 
acusação, quis gritar que não era verdade, que era mentira, cruel e vil. Mas 
pensei melhor. Qual é o ponto? Logo alcançarei o reino onde a luz da 
verdade brilha sem cessar. Montados sobre a madeira da minha forca, Man 
Yaya, Abena, minha mãe, e Yao esperavam por mim para pegar minha mão 
(CONDÉ, 2019, p. 199). 
 
 

Na narrativa ficcional, Tituba é alvo da estereotipia e do preconceito e só consegue 

efetiva liberdade após a morte, como invisível. Ao atribuir à Tituba empírica um passado e 

um futuro, Condé a eterniza de um modo que os registros históricos não poderiam fazer. Ela 

passa a ser uma lenda, transformada em canção: 

 

Minha história verdadeira começa onde ela termina e não terá fim. 
Christopher se enganou, ou quis mesmo me machucar: ela existe, a canção 
de Tituba! Eu a ouço por toda a ilha, de North Point a Silver Sands, de 
Bridgetown a Bottom Bay. Ela corre a crista dos morros. Ela se balança nas 
flores do caeté. Outro dia, ouvi um menino de quatro ou cinco anos 
cantarolando-a. De alegria, eu deixei cair a seus pés três mangas bem 
maduras. Ele ficou lá, olhando para a árvore que, fora de época, lhe 
oferecera um presente tão grande. Ontem, foi uma mulher, lavando seus 
trapos nas pedras do rio, que a murmurava. Por reconhecimento, me envolvi 
em torno de seu pescoço. Lhe dei uma beleza da qual ela havia esquecido e 
que redescobriu, ao se olhar na água. A todo momento, eu a ouço.Quando 
corro à cabeceira de alguém que  agoniza. Quando tomo nas mãos um 
espírito ainda assustado de um recém-falecido. Quando permito aos 
humanos rever furtivamente aqueles que achavam que tinham perdido. Pois, 
viva ou morta, visível ou invisível, eu continuo a cuidar e a curar. (CONDÉ, 
2019, p. 200). 
 
 



110 
 

  

O propósito de Tituba passa a ser curar e cuidar dos negros para “alentar o coração dos 

homens. Alimentar seus sonhos de liberdade. De vitória. Não há uma revolta que eu não tenha 

feito nascer. Uma insurreição sequer. Uma desobediência” (CONDÉ, 2019, p. 200). 

Ainda que agora conte com o auxílio de outros invisíveis para atormentar os 

causadores de seu mal e sua morte, Tituba se nega a atravessar o mar para perseguir Samuel 

Parris e os outros religiosos extremistas que a acusaram falsamente de ser serva do maligno. 

Pelo contrário, Tituba se recusa a assemelhar-se àqueles que em nome de Deus cometiam 

atrocidades: “Não pertenço à civilização do Livro e do Ódio. É dentro do coração que os meus 

guardarão minha memória, sem necessidade de grafia alguma. É dentro da cabeça. Em seu 

coração e em sua cabeça (CONDÉ, 2019, p. 201). 

Não tendo uma descendente, Tituba escolhe a jovem Samantha para ser aquela a quem 

transmitirá seus conhecimentos, assim como Man Yaya havia feito com ela no passado. A 

conexão espiritual e a mentoria demonstram a africanidade de Tituba. Por muito tempo a 

opressão que sofreu por parte dos brancos a forçaram a adotar práticas que não eram suas, a 

reconfigurar sua identidade para viver no meio deles. Em Barbados, ela reencontra a sua 

essência e sente que não está mais só: 

 

E, então, há a minha ilha. Eu me confundo com ela. Não há nenhuma de suas 
trilhas que eu não tenha percorrido. Nenhum riacho no qual eu não tenha me 
banhado. Nenhuma mafumeira em cujos galhos eu não tenha me balançado. 
Essa constante e extraordinária simbiose me vinga da minha longa solidão 
nos desertos da América. Vasta terra cruel onde os espíritos só fazem o mal! 
Em breve, eles cobrirão o rosto com capuz para nos torturar melhor. 
Trancarão nossos filhos atrás da pesada porta dos guetos. Eles vão ainda 
reprimir todos os nossos direitos, e o sangue responderá ao sangue (CONDÉ, 
2019, p. 202). 
 
 

A fala de Tituba é premonitória e se reporta à Ku Klux Kan, que se instalaria cerca de 

duzentos anos depois, e às perseguições que os negros ainda teriam de enfrentar. 

 
Considerações finais 

 

Ao estabelecermos uma ligação entre a Tituba ficcional, de Maryse Condé, e a Tituba 

empírica, buscamos evidenciar a abordagem metaficcional do romance. Tanto em sua 

estrutura, isto é, na narrativa autodiegética, quanto em sua temática, o romance Eu, Tituba: 

Bruxa negra de Salem vincula-se à vertente literária denominada neonarrativa de escravidão. 



111 
 

  

Partindo dessa premissa, ao longo do trabalho, focalizamos a abordagem da escravidão 

por meio do olhar de uma escravizada, a quem é concedida a voz, um lugar de fala. Levada de 

uma terra a outra, a protagonista desenvolve estratégias de adaptação necessárias à 

sobrevivência, passando por vários deslocamentos identitários. Ao longo do romance, a 

mulher objetificada e silenciada historicamente torna-se empoderada a partir do 

autoconhecimento e da aceitação de um saber ancestral de que é depositária. Desse modo, sua 

sobrevivência física depende das transformações que sofre pela necessidade de interagir com 

as estruturas sociais, históricas, religiosas e culturais de lugares distantes de Barbados. 

Transformações que a levam a construir uma identidade híbrida que lhe dá meios para agir em 

novos territórios e manter viva a tradição e a crença do seu povo. 

Impossibilitada de romper as amarras resultantes do regime escravocrata e da 

hegemonia dos grupos religiosos de sua época, Tituba revisita o passado por meio da 

memória, com a liberdade que sua condição de invisível lhe dá. Acerca dessa invisibilidade, é 

importante ressaltar que, se no contexto histórico do romance, ela resulta da condição de 

subordinação e marginalização, no plano espiritual ela se torna meio de empoderamento, ao 

ponto de permitir a interferência da personagem no mundo visível. A canção de Tituba, que 

ela ouve por toda a ilha, mostra que sua vida física não foi em vão e, com o conhecimento dos 

eternos, ela aguarda o fim do sofrimento que mareja os olhos dos escravizados. 

 

Referências 
 
BHABHA, Homi K. O local da cultura. Belo Horizonte: Editora da UFMG, 1998. 
 
BRESLAW, Elaine G. Tituba, reluctant witch of Salem: devilish Indians and puritan 
fantasies. New York: New York University Press, 1997. 
 
CONDÉ, Maryse. Eu, Tituba: bruxa negra de Salem. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 2019. 
 
DIAS, Nathália Izabela Rodrigues. Múltiplas Titubas: entre a história e a literatura. 2019. 143 
f. Dissertação (Mestrado em Teoria da Literatura e Literatura Comparada) – Programa de Pós-
Graduação em Estudos Literários da Faculdade de Letras da Universidade Federal de Minas 
Gerais, Belo Horizonte, 2019. 
 
HARRIS, Leila Assumpção. Uma representação literária das zonas de contato do Atlântico 
Negro: I, Tituba, black witch of Salem, de Maryse Condé. In: ZINANI, Cecil Jeanine Albert, 
SANTOS, Salete Rosa Pezzi dos (Orgs.). Trajetórias de literatura e gênero. Caxias do Sul, 
RS: EDUCS, 2016. 
 
HUTCHEON, Linda. Poética do Pós-modernismo: história, teoria, ficção. Tradução Ricardo 
Cruz. Rio de Janeiro: Imago, 1991. 
 



112 
 

  

PRATT, Mary Louise. Os olhos do império: relatos de viagem e transculturação. Tradução 
Jézio Hernani Bonfim Guerra. Bauru, SP: Editora da Universidade do Sagrado Coração, 1999. 
 
ROSA, Leonardo Júnio Sobrinho; OLIVEIRA, Luiz Manoel da S. Narrando a diáspora: os 
entrelugares culturais e identitários em Eu, Tituba: bruxa negra de Salem, de Maryse Condé. 
e-scrita: Revista do Curso de Letras da UNIABEU,v. 11, p. 84-101, 2020. Disponível em: 
https://revista.uniabeu.edu.br/index.php/RE/article/viewFile/4137/pdf. Acesso em: 8 de abril 
2022. 
 
RUSHDY, Ashraf H. (1999). Neo-slave narratives: studies in the social logicof a literary 
form. Oxford University Press, 1999. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



113 
 

  

EL DIVINO NARCISO, APROPRIAÇÃO E (RE)SIGNIFICAÇÃO: A 
COLONIALIDADE E A CONSTRUÇÃO DO OUTRO DE ANÁHUAC À 
NOVA ESPANHA 
 

Renata Ferreira Alves1 
 

Ximena Antonia Díaz Merino2 
 

Podem-se descobrir os outros em si mesmo, e perceber que não 
se é uma substância homogênea, e radicalmente diferente de 
tudo o que não é si mesmo; eu é um outro. Mas cada um dos 
outros é um eu também, sujeito como eu. Somente meu ponto 
de vista, segundo o qual todos estão lá e eu estou só aqui, pode 
realmente separá-lo e distingui-lo de mim.  

Tzvetan Todorov (2010) 
 
 

A política de colonização caminhou por períodos históricos e abarcou distintos 

espaços geográficos gerida por um princípio fundacional comum: explorar e dominar. De 

acordo com Aníbal Quijano (2014, p. 285), o colonialismo eurocêntrico enquanto ordem 

política germinou, na intersubjetividade global, a colonialidade do poder, um sistema de 

dominação e exploração geopolítico que ultrapassa instâncias territoriais e físicas, alcançando, 

portanto, a episteme estrutural dos agentes e das organizações do sistema moderno/colonial. 

Obviamente, a estruturação desse sistema vai se desenvolver de diferentes maneiras em 

contextos específicos de colonização. O presente estudo busca, pois, analisar 

bibliograficamente o projeto colonial do México e refletir, a partir dos Estudos decoloniais 

latino-americanos, sobre as ferramentas da colonialidade na colonização dos habitantes de 

Anáhuac, denominado posteriormente pelos colonizadores de Nova Espanha, objetivando 

respaldo teórico e contextual que fundamentarão as análises literárias do texto dramático de 

Sor Juana Inés de la Cruz. 

É interessante iniciar com a provocação introduzida por Walter Mignolo em La idea 

de América Latina (2007). Parafraseando o autor, podemos dizer que os povos Incas e os 

Astecas não viviam/viveram na América, muito menos na América Latina (MIGNOLO, 2007, 

p. 28-40). Se pensarmos que até 1492 tal continente não figurava os mapas geográficos 

europeus e que a ideia onomástica e catalográfica de um quarto continente surgiu no decorrer 

do século XVI, poderíamos afirmar, corroborando com Mignolo (2007), que os Incas e os 

Astecas não habitaram a América Latina, eles viveram/viviam em Anáhuac, em Tawantinsuyu 
                                                 
1Graduanda em Letras Português-Espanhol. Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro. Orientadora: Drª 
Ximena Antonia Díaz Merino. 
2 Doutora e Mestre em Letras Neolatinas. Professora Adjunta de Cultura e Literaturas Hispânicas da 
Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro /UFRRJ. 



114 
 

  

ou ainda em Abya Yala. As reflexões decorrentes dessa provocação nos conduzem ao ideal de 

construção/invenção territorial e subjetiva, isto é, assim como o território foi “americanizado” 

pela geopolítica da colonialidade do poder eurocêntrica, o construto cognitivo desse sistema 

tratou de catalogar diferenças coloniais, hierarquizando subalternamente os povos que ali 

viviam. 

Nas primeiras páginas da obra Sor Juana Inés de la Cruz o Las trampas de la fe, 

publicada em 1982, Octavio Paz, contextualizando a experiência colonial ao projeto literário 

sorjuanesco do século XVII, defende um corte político-estrutural na história da colonização 

do atual território mexicano. Para o crítico, houve um momento que pode ser nomeado de 

“Imperio mexica” e um outro chamado de “virreinato de la Nueva España”, duas 

organizações sociais extremamente opostas, que acabam caracterizando na historiografia 

mexicana o que o autor denomina de justaposição de sociedades distintas (PAZ, 1983, p. 23-

41). Para além dos argumentos de Paz, se pensarmos no quão devastador e genocida foi o 

processo de colonização no território, já que da estrutura sistêmica do Imperio mexica restou, 

quiçá alguns significantes resistentes, ruínas, podemos inferir uma substituição da ideia de 

“justaposição” pela ideia de aniquilação das configurações sociais não europeia. O argumento 

do crítico mexicano nos leva, entretanto, a refletir sobre o choque entre duas estruturas sociais 

que atuaram durante a colonização e sobre o processo geopolítico, a colonialidade, que 

sobrepôs uma sociedade em detrimento da outra. 

De acordo com Mignolo (2007, p. 28-29), a nomeação do território americanizado a 

partir da invasão europeia faz parte de um projeto da colonialidade do poder que sistematizou 

a geopolítica do conhecimento, destituindo e desqualificando qualquer produção não-europeia 

e impondo a cosmovisão eurocêntrica como marco de um ponto vazio, cometendo, como 

sugere Castro-Gómez (2005), o pecado da “hybris del punto cero”. A ideia de América Latina 

é fruto desse pecado. À luz da crença de tabula rasa, o território foi invadido e batizado com 

signos estrangeiros, que desconsiderou o que já existia. Grandes civilizações com estruturas 

sociais extremamente organizadas e, inclusive, com nomenclaturas de identificação referentes 

ao espaço habitado pairavam sobre as terras invadidas pelos colonizadores. Dentre os nomes 

utilizados pelos indígenas, Anáhuac era como chamavam o que atualmente é conhecido como 

México (MIGNOLO, 2007, p. 28). 

Diante da potência estrutural das sociedades autóctones de Anáhuac, a implementação 

de um sistema estrangeiro tornou-se possível a partir de instituições epistêmicas estratégicas 

para sua consolidação. Além das tecnologias bélicas aliadas às repressivas forças militares, a 

colonização epistemológica como ferramenta colonialista atuou na articulação dos 



115 
 

  

significantes e significados de matriz eurocêntrica para canalizar uma nova produção de 

conhecimento (MIGNOLO, 2003, p. 41). Nesse sentido, retomamos Paz (1983, p. 47) com a 

seguintereflexão: “cada sociedad, al definirse a sí misma, define a las otras [y] esa definición 

asume casi siempre la forma de una condenación: el otro es un ser fuera de la ley”. O 

fundamento de atuação intersubjetiva da colonialidade do poder vai “sublinhar a organização 

geoeconômica” e consolidar a produção de saberes que vai qualificar, desqualificar, 

superiorizar, inferiorizar, subjugar e subalternizar os povos, produzindo, consequentemente, a 

“diferença colonial” (MIGNOLO, 2003, p. 85). 

A construção da diferença colonial é definida por Mignolo (2003, p. 37) como “uma 

energia e um maquinário que transforma diferenças em valores”. A colonização 

epistemológica é tão impetuosa que fundamenta narrativas de ideologia colonial, 

transformando construções discursivas em caracteres intrínsecos aos seres humanos. Dentre 

esses construtos, encontram-se discursos que embasam seus argumentos na determinação da 

natureza (ou de Deus) de que há povos superiores, programados para dominar, e povos 

inferiores, programados para servir, isto é, a ideia de superioridade étnico-racial. No contexto 

histórico-colonial mexicano, Paz aponta para a criação de leis que ampararam a diferença 

colonial na sociedade novo hispana na qual funcionava “un sistema de jurisdicciones 

especiales para cada grupo, acentuadamente jerárquica y paternalista” (PAZ, 1983, p. 34). 

Cabe sublinhar que, quando falamos em colonização e diferença colonial, a figura feminina é 

duplamente inferiorizada, duplamente colonizada, ou como enfatiza Bonnici (2009, p. 266): 

“ela é o objeto da historiografia e da construção de gênero”. 

A diferença colonial constrói um mundo compartimentado, um mundo dividido 

hierarquicamente entre “sujeito que conhece do objeto que é conhecido” (MIGNOLO, 2003, 

p. 93). O sujeito é o colonizador idealizado como superior, homem, cristão, branco, europeu, 

culto, detentor do saber e do poder, já o objeto é imaginado como o hierarquicamente 

diferente, nascido dessa divisão e, por isso, “naturalmente” subordinado. As ideologias 

impregnadas no termo subalterno ou “colonizado-objeto”, ao serem relacionadas ao universo 

feminino, são elevadas ao quadrado, isto é, as mulheres se tornam “duplamente subalternas” 

(BONNICI, 2009, p. 265-266). É, portanto, nesse contexto que “as populações dominadas, 

nas novas identidades que lhes haviam sido atribuídas, foram também submetidas à 

hegemonia eurocêntrica como maneira de conhecer” (MIGNOLO, 2003, p. 85). 

O ensaísta búlgaro Tzvetan Todorov, quando ressalta “a questão do outro” em sua 

obra A conquista da América, publicada em 1982, reflete sobre o conhecimento geopolítico 

produzido no território colonial denominado de Nova Espanha. No subcapítulo intitulado 



116 
 

  

“Igualdade ou desigualdade” as reflexões do autor são ainda mais acentuadas. Todorov (2010) 

aponta como o paradoxo entre igualdade e a desigualdade entre indígenas 

(colonizados/subalternizados) e espanhóis (colonizadores) foi construído a partir de discursos 

impregnados com os construtos imagéticos da diferença colonial para legitimar a dominação. 

O autor expõe, ainda, narrativas de intelectuais que representam diferentes grupos sociais do 

poder colonial espanhol na sociedade novo hispana, destacando em suas análises as 

narrativas, ora dicotômicas, ora complementares, de dois importantes membros da Igreja 

colonial: Juan Ginés de Sepúlveda e Bartolomé de las Casas, que vão apresentar perspectivas 

distintas com relação aos indígenas, todavia fundamentadas nos ideais colonialistas 

eurocêntricos. 

De um lado, temos a narrativa do filósofo espanhol Sepúlveda visando a 

racionalização da sociedade colonial e colocando a desigualdade em proporções hierárquicas, 

ou seja, argumentando a defesa do estabelecimento da diferença entre indígenas e espanhóis, 

tomando como base o “ser espanhol” para analisar a ausência (de escrita, de roupas) e 

excessos (canibalismo, sacrifício humano) dos indígenas, e justificando, a partir desses 

argumentos, a inferiorização dos povos autóctones diante da “superioridade” cultural, 

linguística, social espanhola. Um discurso explícito em defesa da dominação e exploração 

indígena, segundo Todorov (2010, p. 219-233). Mignolo aponta, em seu prefácio para a 

versão castelhana da obra Histórias locais/projetos globais (2003, p. 27), que esses discursos 

legitimaram a subjugação do outro. É válido destacar a estratificação de gênero, que também 

circunscrevia essas narrativas, isto é, ser indígena “e ainda por cima mulher, significa ser 

posto, automaticamente, no mesmo nível que o gado” (TODOROV, 2010, p. 67). 

Do outro lado temos a narrativa do padre Bartolomé de Las Casas que, visando a 

conversão indígena à religião cristã, defende controversamente a igualdade no âmbito 

religioso. Para o religioso espanhol, os indígenas aspiravam uma cristandade selvagem 

(TODOROV, 2010, p. 237), caracterizando, assim, mais uma inferiorização dos rituais 

indígenas do que comparando-os aos cultos dos espanhóis cristãos. Com isso, as ideias de 

conversão, salvação pela fé cristã mascara a legitimação da imposição, dominação cultural e 

religiosa autóctone. Estas buscas racionais propagadas por essas narrativas do poder são 

apontadas por Todorov (2010) como produções discursivas contribuintes para a construção do 

outro (indígenas). Conhecimentos geopolíticos, a partir de ideologias eurocêntricas, que 

podem em um determinado momento supor erroneamente um igualitarismo defensor como o 

de Las Casas, são baseadas em ideais colonialistas, “pois consiste em identificar, pura e 

simplesmente, o outro a seu próprio ‘ideal do eu’ (ou a seu eu)” (TODOROV, 2010, p. 240). 



117 
 

  

A fundamentação discursiva aplicada pelos agentes do poder colonial nos leva a 

reflexão sobre a influência da união entre Igreja e Corte no processo de colonização do vice-

reino de Nova Espanha, uma “fusión de lo militar, lo religioso y lo político” (PAZ, 1983, p. 

28). Segundo Paz, essa fusão, ainda que pouco significativa, vem da ortodoxia religiosa da 

Idade Média na qual “la autoridad del príncipe se origina en el pueblo; sin embargo, el 

príncipe no es responsable ante la sociedad sino ante Dios” (PAZ, 1983, p.49), por isso a 

Igreja ainda se matinha como uma autoridade colonial vigente. Assim como a Igreja validava 

a Corte, a Corte através de seus intermediários consolidava as doutrinas religiosas. Vale 

ressaltar que “el catolicismo era una religión nueva en América y vieja en España, creadora 

en el Nuevo Mundo” (PAZ, 1983, p. 32). O colonialismo que permeava a organização 

dualística, hierárquica e social do sistema colonial “recaída sob o circuito comercial”, se 

formalizou, segundo Mignolo (2003, p. 66-67), na perspectiva religiosa da “pureza de 

sangue”. 

O catolicismo ortodoxo imposto aos indígenas valia das ideias de “castas”, que 

organizava a sociedade nova hispana, e da dicotomia catolicismo/paganismo que regia sobre 

os outros (indígenas). O pagão é aquele que não segue o cristianismo (a religião do 

colonizador), porém não somente isso, é também aquele ser imagético que não tem a 

capacidade de escolher um líder religioso, por isso deveria ser “salvo” pelos “sábios cristãos 

europeus”. O paganismo traz, concomitantemente a ideia de salvação, a ideia de dominação 

cultural dos povos na qual uma “tierra poblada por paganos es una tierra salvaje (...); si unos 

cristianos se encuentran en una tierra salvaje, su deber no consiste en convertir a los 

paganos sino en elegir a sus propias autoridades religiosas” (PAZ, 1983, p. 46). A ideia de 

“salvação” da civilização indígena está impregnada de ideais dominadores, exploratórios e de 

expansão do poder, como nos aponta Giuseppe Bellini (1997, p. 59): “La Iglesia oficial (...), 

era más un organismo burocrático y político que una fuente de actividades culturales y 

espirituales”. 

Um documento citado por Todorov (2010, p. 212), Requerimiento, de 1514, que 

regulamentava a “conquista”, nos apresenta com bastante clareza a fusão entre Igreja e Corte 

colonial: “o Deus dos espanhóis é um ajudante e não um Senhor, um ser mais usado do que 

usufruído” (TODOROV, 2010, p. 154). O documento, segundo Todorov, foi produzido por 

um jurista que introduz uma justificativa religiosa para a colonização tida como um 

encadeamento natural, isto é, segundo o texto: “Jesus [‘chefe da linhagem humana’] 

transmitiu seu poder a São Pedro, e este aos papas que o sucederam; um dos últimos papas 

doou o continente americano aos espanhóis (e parte aos portugueses)” (TODOROV, 2010, p. 



118 
 

  

212). Dito isso, o texto era lido pelos oficiais do rei para os indígenas, estes acompanhados ou 

não de “tradutores”. O objetivo desse Requerimiento era dar o “direito de escolha” aos 

indígenas que poderiam aceitar, coercitivamente, a justificativa e serem dominados, caso 

contrário, a punição era “de modo bem cristão” (TODOROV, 2010, p. 61). Negado o aceite, 

“queimavam homens vivos!” (TODOROV, 2010, p. 261). 

Com a implementação do Requerimiento no processo de colonização, a evangelização 

torna-se uma justificativa para a dominação, pois, certamente, traria mais lucro à expansão 

espanhola. A ideia de conversão ao cristianismo projeta a redução do massacre, não que este 

não fosse significativamente amplo, como veremos mais adiante, no entanto, “se não fossem 

os padres, [os Espanhóis] não teriam servos em suas casas ou em suas terras, pois todos 

teriam sido mortos” (MONTOLINA, III, 1 apud TODOROV, 2010, p. 251). Temos, pois, 

concomitantemente a toda alienação epistemológica instituída pelo colonialismo, a violência 

física, outra cruel ferramenta utilizada pelo sistema colonial, que devastou grande parte da 

civilização indígena de Anáhuac. Para a obediência, submissão e exploração, a relação entre 

violência física e epistêmica fundamentou o colonialismo europeu. 

Todorov (2010) compila uma série de relatos violentos possivelmente ocorridos no 

processo colonial espanhol em sua obra, destacamos a seguir um dos mais, inexplicavelmente, 

cruéis que ocorreu nas ilhas do Caribe. Com a diferença colonial destituindo a viabilidade do 

corpo do subalternizado, a lâmina do espanhol encontra seu objeto de teste: 

 

Para verificar se as espadas estão cortantes quanto parecem, ‘Um espanhol, 
subitamente, desembainha a espada (que parecia ser tomada pelo diabo), e 
imediatamente os outros cem fazem o mesmo, e começam a estripar, rasgar e 
massacrar aquelas ovelhas e aqueles cordeiros, homens e mulheres, crianças 
e velhos, que estavam sentados, tranquilamente, olhando espantados para os 
cavalos [...] (TODOROV, 2010, p. 203). 

 
 

O autor também aponta que, além dos assassinatos e maus-tratos por condições de 

trabalho desumanas, a propagação de doenças foi uma das ferramentas utilizadas pelos 

colonizadores espanhóis para a expansão e dominação colonial e aniquilação autóctone. Os 

espanhóis, afirma Todorov (2010, p. 195), “inocularam conscientemente este ou aquele 

micróbio nos índios”. Sobre as mulheres indígenas, o autor sublinha a objetificação do gênero 

a partir da atuação de uma crueldade em múltiplas instâncias. À luz de toda subalternização 

étnica/racial sobre o corpo indígena, o corpo indígena feminino sofreu com a exploração 

sexual, quando os machos espanhóis queriam “pôr seu desejo em execução”, e com a 

violência epistêmica, quando os colonizadores “arrancavam a criança dos braços da mãe e, 



119 
 

  

viva, jogaram-na ao cão, que se pôs a despedaçá-la diante da mãe” (Relato de um grupo de 

dominicanos de 1516 apud TODOROV, 2010, p. 202). 

A violência epistêmica atuou perante as instâncias subjetivas e, sobretudo, culturais 

das grandes civilizações indígenas do território Anáhuac, se tornando uma das ferramentas 

mais eficazes da invasão colonialista. Paz (1983, p. 47) destaca, como exemplo, a imposição 

religiosa através das derrubadas e construção de estruturas sagradas: “Cortés derribó los 

ídolos del Gran Teocalli [y] sobre esas ruinas y a veces con las mismas piedras, levantaron 

soberbias mezquitas y catedrales”. Diante da devastação colonial que alcançou cidades, 

templos e povos, podemos falar não só em extermínio, através do conceito de genocídio, 

como também em destruição cultural, de uma tradição, de uma perspectiva de vida particular 

dos nativos, o que caracterizaria uma devastação colonial etnocida. A chamada “conquista” 

espanhola cristã, para Bellini (1997, p. 58), realiza destruições incalculáveis no campo 

cultural, especialmente, no literário. Muitos registros indígenas foram queimados, ocultados e 

silenciados pelos discursos coloniais, a Santa Inquisição, a destacar, tornou-se uma grande 

praticante desse silenciamento. 

Na historiografia do território mexicano, o século XVI, considerado marco do 

exercício colonial espanhol, de acordo com Octávio Paz (1983, p. 52), foi um período de 

“evangelización y edificacación” para a Igreja e para a Corte do vice-reino espanhol. De um 

lado, a Igreja incumbida de evangelizar os indígenas e, com isso, fincar raízes através de 

conventos e templos, do outro a Corte não só obtinha as ações administrativas e políticas da 

nova sociedade, como também se constituía como um modelo de vida social, isto é, “teatro de 

actividades sociales y culturales no menos que intrigas y decisiones políticas, la corte 

virreinal fue un centro de irradiación moral, literária y estética” (PAZ, 1983, p. 42). Passado 

o processo de imposição colonial eurocêntrica, no período seguinte, séculos XVII e XVIII, a 

articulação social estrangeira foi sendo consolidada. Nomeada de Nova Espanha, a cidade 

colonial, passou a ser composta socialmente por “cuatro a cinco mil blancos, peninsulares y 

criollos; y alrededor de un millón de indígenas, mestizos y africanos” (MARTIN; ARENAL, 

2009, p. 14). 

Nova Espanha, geográfica, política, religiosa e economicamente edificada pela lógica 

colonialista, perpetuava a idealização da diferença colonial, estratificando a sociedade entre 

espanhóis, criollos, mestiços e indígenas. Segundo Paz (1983, p. 53), as funções sociais eram 

divididas hierarquicamente. O poder político e militar era espanhol, o poder econômico, 

criollo e o religioso tendia a se repartir entre um e outro. Caberia, pois, lugar para os 

mestiços? “El mestizo era, literalmente, un hombre sin oficio ni beneficios” (PAZ, 1983, p. 



120 
 

  

53-54), afirma o crítico mexicano, e sofriam um rechaço triplicado: dos espanhóis, dos 

criollos e, inclusive, dos indígenas resistentes. 

Os criollos, filhos de espanhóis nascidos na Nova Espanha, foram desdenhados pela 

burocracia espanhola na sociedade colonial.  O criollo “era español y no lo era”, por isso, 

especula Paz (1983, p. 53), tendiam a ter sentimentos contraditórios: “amor a la tierra de 

ultramar y amor al terruño”. No entanto, apesar de centralizarem um desprestígio identitário 

por parte dos espanhóis e com todo preconceito pairando sobre suas cabeças criollas, eles 

circulavam as academias e adquiriam funções dentro da sociedade da Nova Espanha, dentre 

elas, poderiam ser incumbidos de administrar o poder econômico da colônia. Por outro lado, 

os mestiços, projetados imageticamente como a “imagen viva de la ilegitimadad” (PAZ, 

1983, p. 53), nascidos muitas vezes de explorações sexuais e até de paixões impossíveis, eram 

metade indígenas, metade espanhóis, assim, não eram habilitados aos ofícios exercidos dentro 

da estrutura social colonial, muito menos aos “direitos sociais” dos demais grupos. Se para os 

mestiços a política de estratificação era instituída, imaginemos a força dessa política sobre os 

corpos mestiços femininos... 

O panorama da colonialidade sobre o processo de colonização de Anáhuac foi, 

portanto, estruturado à luz da “extirpación de la memoria y consciencia de los vencidos” 

(PAZ, 1983, p. 52). A subalternização dos povos, imposição, exploração, dominação física e 

epistemológica foram o resultado, pois, de uma geopolítica do conhecimento imposta sobre a 

cosmovisão dos outros pela colonialidade eurocêntrica. Há, no entanto, histórias de 

resistências e intervenções atuantes paralelamente a esse sistema de dominação que incitaram, 

consciente ou inconscientemente, um projeto transgressivo e de (re)existência dessas 

memórias, dessas vozes extirpadas, silenciadas. Nova Espanha torna-se uma sociedade culta 

no âmbito religioso, artístico, moralístico, literário etc. Sob a lógica estratificadora e patriarcal 

da colonialidade, trata-se de uma sociedade construída “por homens espanhóis” para os 

homens espanhóis, daí que, exprime Paz (1983, p. 69), “sea realmente extraordinário que el 

escritor más importante de Nueva España haya sido una mujer: Sor Juana Inés de la Cruz”. 

Com base nos Estudos Decoloniais latino-americanos e, mais especificamente, nas 

intervenções literárias de subversão colonial apresentadas por Homi Bhabha (1998) e Thomas 

Bonnici (2009), podemos ressaltar que, em El divino Narciso, escrito por volta de 1688, Sor 

Juana arquiteta estratégias escriturais para criticar os padrões ideológicos europeus imperantes 

na Nova Espanha no século XVII. Em um texto dramático, composto por uma loa introdutória 

e um auto sacramental, a poeta introduz a temática da dominação cultural e apresenta a vida 

sacra de Divino Narciso, com objetivos nada ingênuos. Esse conjunto teatral traz em sua 



121 
 

  

estrutura aparentes resquícios do teatro barroco espanhol transplantado para Nova Espanha no 

processo de expansão e dominação da América, por isso, é interessante apresentar uma breve 

reflexão sobre os gêneros literários: loa e auto, para podemos entender a importância e a 

finalidade desses modelos de expressão literária na sociedade colonial espanhola e 

analisarmos as intervenções decoloniais introduzidas no projeto literário de Sor Juana frente a 

sociedade colonial de sua época. 

Por volta dos séculos XV e XVI, o teatro foi um dos gêneros literários mais 

abundantes e valiosos no contexto cultural e religioso europeu. Advindo de um estilo “teatro 

primitivo” que circulava na Espanha e em outros países europeus, as peças dramáticas 

adquiriram um caráter religioso, passando a representarem didaticamente os dogmas cristãos, 

daí o surgimento dos chamados autos/mistérios teatrais (GILI GAYA, 1983, p. 49). Os autos, 

identificados pelo sacerdote e biógrafo de Sor Juana, Alfonso Méndez Plancarte [1955], como 

um ramo do teatro religioso que nasceu na Idade Média do seio da liturgia católica (2017, p. 

XII-LI), foram sendo instrumentados pelos administradores da Igreja Católica como ritos 

litúrgicos, cerimônias que tinham por objetivo a celebração dos ofícios divinos da fé cristãs. 

O outro gênero que estrutura o conjunto dramático de Sor Juana é a loa. Identificada 

como uma espécie de prólogo teatral, a estrutura das loas também teve início na Idade Média, 

como aponta Mariluci Guberman (1992, p. 17-19), e, assim, como os autos sacramentais, 

afirma a autora, foi incorporada à representação europeia cristã, principalmente, com o 

surgimento das Companhias Teatrais. Com o avanço das instituições catequéticas, os 

espetáculos religiosos passaram a deixar os adros da Igreja para serem encenados em praças 

públicas. A partir da “popularização” do tema religioso, argumenta Guberman (1992, p. 19), 

surgiu a necessidade de apresentar encenações explicativas, complementárias, introdutórias 

sobre as temáticas dramatizadas, estruturando, pois, o que ficou conhecido por loa 

introdutória. Nesse contexto europeu, com o passar dos anos, as loas e os autos vão sofrendo 

mudanças, principalmente, a partir do projeto dramatúrgico do espanhol Pedro Calderón de la 

Barca, que muda radicalmente o carácter de ambos os gêneros, deixando de lado “una historia 

prodigiosa y se convierte en una alegoría intelectual” (PAZ, 1983, p. 449). 

As loas vão adquirindo “independência plena como peça[s] separada[s], contendo até 

mesmo assunto[s] próprio[s] e distinto[s]” (GUBERMAN, 1992, p. 18), e tomando a forma 

dos autos sacramentais, acabaram apresentando autonomia e sendo caracterizadas como 

“peças dramáticas, por onde passeiam personagens alegóricos” (GUBERMAN, 1992, p. 19). 

Méndez Plancarte (2017, p. XIII) destaca que o carácter alegórico vai ser alimentado, 

especificamente, por Calderón de la Barca, pois, nos primórdios da história dramaturga, loas e 



122 
 

  

autos são “puramente marianos, o de santos, o bíblicos, o morales, sustancialmente ajenos al 

asunto eucarístico; y aun a otros muchos, suficientemente eucarísticos, pero en modo alguno 

alegóricos”. Esse caráter calderoniano tem por influência o estilo barroco no qual, sublinha 

Paz (1983, p. 450): “la Edad Barroca contempla el universo en el espejo de la analogía, que 

convierte a los seres y a las cosas en imágenes que irradian significados contradictorios y 

complementarios”. 

As obras teatrais de Sor Juana Inés de la Cruz – podemos ampliar também para os 

outros gêneros escritos pela freira – foram edificadas à luz de fortes influências do projeto 

calderoniano, inclusive, dentro de um estilo barroco crítico e subversivo seguido pelo 

dramaturgo espanhol Calderón de la Barca. Como vimos, o processo de colonização da 

América Latina foi constituído pela fusão entre a força militar, a imposição do cristianismo e 

a estrutura político-administrativa europeia. No contexto hispano-americano, Paz (1983, p. 

28) define a expansão espanhola em exploração e evangelização, isto é, a Igreja Católica foi 

um agente essencial dentro da colonialidade e da diferença colonial instalada na chamada 

Nova Espanha. Entre cristãos e pagãos, a Igreja impunha a obediência e a servidão religiosa 

aos povos indígenas. No entanto, esta doutrinação também teve que se deparar com um 

impasse, como aponta Todorov (2010, p. 124), “sabe-se que os astecas ‘personificam’ seus 

deuses”, diferentemente, dos espanhóis cristãos que são calcados pela fé”. 

As obras teatrais de Sor Juana Inés de la Cruz, podemos ampliar também para os 

outros gêneros escritos pela freira, foram edificadas à luz de fortes influências do projeto 

calderoniano, inclusive, dentro de um estilo barroco crítico e subversivo seguido pelo 

dramaturgo espanhol Calderón de la Barca. Como vimos, o processo de colonização da 

América Latina foi constituído pela fusão entre a força militar, a imposição do cristianismo e 

a estrutura político-administrativa europeia. No contexto hispano-americano, Paz (1983, p. 

28) define a expansão espanhola em exploração e evangelização, isto é, a Igreja Católica foi 

um agente essencial dentro da colonialidade e da diferença colonial instalada na chamada 

Nova Espanha. Entre cristãos e pagãos, a Igreja impunha a obediência e a servidão religiosa 

aos povos indígenas. No entanto, esta doutrinação também teve que ultrapassar instâncias 

para chegar (ou não) ao sucesso, ou seja, como aponta Todorov (2010, p. 124), impasses e 

resistências existiam, como por exemplo, “os astecas ‘personificam’ seus deuses”, 

diferentemente, dos espanhóis cristãos que são calcados pela fé”. 

É sabido que a tradição oral dos indígenas configura um processo de transmissão de 

conhecimento verbalizado, ritualístico, alegórico etc. Divindades estão conectadas aos 

elementos naturais/matérias/visíveis, como o Sol, o Mar, a Terra, assim como suas histórias 



123 
 

  

místicas são calcadas por esses elementos atuando como atores, poderíamos, pois, dizer que a 

mística autóctone é fundamentada na personificação dos deuses, uma cosmovisão oposta à 

corrente da fé pregada pelo catolicismo. Esta oposição de perspectivas durante o processo de 

imposição religiosa/colonial fez com que os catequizadores da fé cristã utilizassem a 

representação teatral como instrumento de personificação dos dogmas da Igreja para a 

evangelização forçada dos nativos. Os autos sacramentais precedidos por loas introdutórias, 

diante disso, passaram a ser um veículo de propagação e doutrinação não só do cristianismo, 

como também de ideologias colonialistas para a população vigente na sociedade colonial da 

Nova Espanha. 

Para Lígia Vassallo (1973, p. 43), os autos objetivavam transpor os 

 

[...] versículos da Bíblia em quadros vivos, que no seu efeito espetacular 
revelam para o povo o segredo que o latim dos livros sagrados ocultava. 
Pretende dar conta de tudo que se passa no Céu ou na Terra, psicológica e 
teologicamente. Contém por isso elementos teológicos, verossimilhança 
moral e psicológica, observação da realidade, patético e diabruras. 
 
 

A elaboração didático-dramaturga destaca por Vassalo (1973) foi um dos principais 

objetivos da encenação do teatro religioso instalado no México colonial para reproduzir a fé 

cristã e a moral espanhola. Todavia, é utilizando uma das principais estratégias do 

denominador, ou nas palavras de Thomas Bonnici (2009, p. 38), apropriando-se da ferramenta 

de colonização, com a finalidade de “expressar as diferentes experiências culturais e inserir 

essas experiências nas maneiras dominantes representativas para alcançar o maior público 

alvo”, que Sor Juana Inés de la Cruz, ainda que um século depois da imposição colonização 

em Anáhuac, se apropria da estrutura do teatro religioso de estilo barroco espanhol, 

transformando-o em instrumento de denúncia e subversão da geopolítica do conhecimento 

eurocêntrica, resgatando e fazendo (re)existir as crenças, a cultura dos povos indígenas 

ofuscadas pela colonialidade operante. 

A temática da loa que precede o auto sacramental El Divino Narciso, definida pelos 

seus estudiosos como “un diminuto ‘auto’” (PLANCARTE, 2017, p. LXXII) por apresentar 

um seguimento dramaturgo autônomo, é estruturada sob uma interessante cronologia. A cena 

inicial introduz uma celebração indígenas chamada de Teocualo e encenada por personagens 

que representariam o mundo autóctone: América e Occidente. De acordo com Méndez 

Plancarte (2017, p. LXXII), o rito Teocualo traduziria o sintagma: “Dios es comido”, uma 

espécie de louvor à divindade Huitzilopochtli. Entretanto, a celebração que dá início às cenas 



124 
 

  

da loa é subitamente interrompida pela cena seguinte, protagonizada por personagens que 

sugerem uma verossimilhança com os agentes que circundam o universo europeu: Religión 

Cristiana e Celo, impedindo a continuidade do culto indígena com a justificativa de conversão 

ao cristianismo, um empecilho amplamente amparado pelo personagem Soldados Españoles. 

Diante dessa sequência inicial, Sor Juana arquiteta uma releitura literária do histórico 

processo de colonização e “de manera alegórica y forzosamente esquemática la doble 

conquista temporal y espiritual de América” (BÉNESSY-BERLING, 1983, p. 307 apud 

ZANELLI VELÁSQUEZ, 2005). 

Sor Juana denuncia na temática de sua obra o violento processo de imposição e 

dominação cultural/religiosa espanhola sobre os astecas e exalta a cultura e os costumes dos 

povos subalternizados pelo colonialismo, apresentando minuciosamente os ritos e as 

celebrações consideradas pagãs, impuras, em pleno fervor da atuação da Inquisição Religiosa 

no século XVII. O dogmatismo cristão é enfrentado ou tende a entrar em colapso quando 

igualado ou até revestido de protagonistas que fogem da linha de atuação propagada pelo 

cristianismo. O auto sacramental intitulado El Divino Narciso, por exemplo, tem por tema a 

vida sacra do personagem Divino Narciso, colocando, assim, no mesmo patamar 

representativo duas personalidades consideradas pagãs, alocadas no local do divino, do 

sagrado. De um lado atua o Divino Narciso, que vem da mitologia grega, e do outro o Sol, 

que é apresentada na religiosidade asteca como um representante da divindade Náuatle. 

Comisso, Sor Juana: “aprovecha la complejidad conceptual del auto sacramental, la 

naturaleza alegórica y simbólica de este gran vehículo de propaganda doctrinal con el 

objetivo de integrar en el espacio de las loas a la cultura indígena americana” (ZANELLI 

VELÁSQUEZ, 2005). 

A estratégia de apropriação arquitetada por Sor Juana em seu conjunto teatral é ainda 

mais evidente quando somos surpreendidos, bibliograficamente, com possíveis indícios de 

suas intenções ao escrever o auto sacramental. Apesar de criolla e freira, isto é, adotada de um 

status social parcialmente privilegiado, não deixemos de considerar a carga do “ser mulher” 

para a época, Dario Puccini (1997, p. 172) alerta: “su destinatario era, pues, el público culto”. 

Corroborando com Puccini, Paz (1983, p. 433) especifica que as obras teatrais da autora: 

 

[…] fueron escritas no para el tablado público sino para la corte virreinal y 
los palacios de la aristocracia; su lenguaje, en los momentos de mayor 
tensión elevado y enfático, casi siempre es ingenioso: juegos de palabras y 
retruécanos, conceptos y agudezas; las intrigas están hábilmente construidas. 
 
 



125 
 

  

Por meio da apropriação do estilo barroco calderoniano, uma expressão literária que 

predomina a crítica social, e do instrumento da cultura dominante, o teatro religioso, o auto 

sacramental El Divino Narciso foi escrito com o intuito de ser representado em Madrid. Ainda 

que não haja indícios de sua consumação, o texto fora levado pela Condessa de Paredes, vice-

rainha da Nova Espanha e suporta amiga e “protetora” de Sor Juana, para a celebração do 

Corpus Christi de 1689 em terras europeias (PAZ, 1983, p. 451). 

A freira, entretanto, atuava na época da Santa Inquisição espanhola e parece estar 

atenta a isso. Na quinta e última cena, a partir de um metateatro, isto é, a inserção de um 

discurso crítico sobre o próprio texto dramático, que objetiva “questionar o teatro como forma 

de representação do real e romper a ilusão dramática” (PASCOLATI, 2008, p. 514), Sor 

Juana elabora um questionamento dentro processo discursivo elaborado no texto dramatizado, 

como uma possível “válvula de escape”, uma possibilidade  de desviar os olhos inquisitoriais 

da Igreja, lançando diálogos estratégicos entre seus personagens, por exemplo, questiona 

Celo: “¿Pues no ves la imposibilidad / de que en Méjico se escriba / y en Madrid se 

represente? (DE LA CRUZ, 1994, Tomo I, p. 328, v. 443 – 445). Com a resposta, contesta 

Religión: 

 

¿Pues es cosa nunca vista / que se haga una cosa en una / parte, porque en 
otra sirva? / Demás de que el escribirlo / no fue idea antojadiza, / sino debida 
obediencia / que aun a lo imposible aspira. / Con que su obra, aunque sea / 
rústica y poco pulida, / de la obediencia es efecto, / no parto de la osadía (DE 
LA CRUZ, 1994, Tomo I, p. 328, v. 446–457). 
 
 

No diálogo proferido entre os agentes do poder opressivo na peça, a estratégia 

metalinguagem argumentativa elaborada por Sor Juana aponta que a elaboração da obra não 

foi uma “idea antojadiza”, isto é, uma ideia caprichosa, pois, ainda que “rústica y poco 

pulida” foi escrita sobre a “debida obediencia”. Essa passagem, dentro da estrutura de uma 

loa introdutória, poderia caracterizar uma possível justificativa para a apresentação da 

temática um tanto quanto controversa de El Divino Narciso, sem, no entanto, ofuscar 

perspectiva crítica arquitetada. 

Ainda na quinta cena, a proposta metateatral é retomada. O personagem Celo, nessa 

cena, assume o papel de questionador e levanta possíveis problemas que a autora, no caso Sor 

Juana, poderia vir a enfrentar com a apresentação dessa temática teatral excêntrica nas terras 

do centro do poder colonial. Questionamentos, imediatamente, justificados por 

respostasengenhosas. Celo questiona: “¿cómo salvas la objeción de que introduces las Indias, 



126 
 

  

/ y a Madrid quieres llevarlas?” (DE LA CRUZ, 1994, Tomo I, p. 328, v. 462-472). 

Especulando, pois, com que objetivo e finalidade Religión apresenta a cultura indígena, 

quando “introduce lãs Indias” no teatro religioso para ser representado em Madrid, Celo é 

prontamente respondido: “Como aquesto sólo mira / a celebrar el Misterio”, isto é, como em 

Madrid, a celebração dos Mistérios cristãos são representados através de apresentações 

teatrais e já que “aquestas indroducidas personas”, os indígenas que são abstratos e/ou 

incompreensíveis aos olhos cristão, “pintanlo que se intenta decir”, pois são povos que 

personificam suas crenças, suas vozes, não haverá problemas em apresentá-los nas terras 

colonizadoras (“no habrá cosa que desdiga, / aunque las lleve a Madrid”) e mostrar que 

“nihabrá distancias que estorben / ni mares que les impidan”  ver que os indígenas são 

também, “especies intelectivas”. 

Em suma, a brilhante criticidade de Sor Juana inverte o objetivo do texto teatral 

transposto na sociedade colonial, apresentando estrategicamente os problemas que a 

sociedade da qual faz parte enfrentou e enfrenta por consequência das ações do colonialismo e 

exaltando e/ou fazendo (re)existir uma cultura que foi oprimida e ofuscada, e que não deixa 

de ser a sua cultura, a fim de, quem sabe, converter a geopolítica do conhecimento imperante. 

Ela apropria-se da estrutura didática idealizada em torno das encenações dramaturgas e a 

utiliza como representante da cosmologia indígenas, “é, portanto, a maneira pela qual a 

cultura colonizada usa o instrumento da cultura dominante para contrapor-se ao controle 

político do dominador” (BONNICI, 2009, p. 37). Essa conversão inversa, diz aos 

colonizadores, detentores do poder e da verdade, que os povos indígenas tinham crenças, 

costumes e ideologias, mas foram subalternizados e ofuscados pela imposição da cultura e dos 

costumes espanhóis. 

 

Referências 
 
BELLINI, Giuseppe. Nueva historia de la literatura hispanoamericana. Barcelona: Castalia, 
1997. 
 
BHABHA, Homi K.O local da cultura. Belo Horizonte: Editora da UFMG, 1998. 
 
BONNICI, Thomas (Ed.). Resistência e intervenção nas literaturas pós-coloniais. Maringá, 
PR: EDUEM, 2009. 
 
DE LA CRUZ, Sor Juana Inés. Loa para el Auto sacramental de El Divino Narciso In: 
GLANTZ, Margo. Sor Juana Inés de la Cruz: obra selecta, tomo I. Fundación Biblioteca 
Ayacucho, p. 313-534, 1994. 
 



127 
 

  

GUBERMAN, Mariluci. O teatro barroco da Nova Espanha. Rio de Janeiro: Sepeha (UFRJ), 
1992. 
 
MIGNOLO, Walter. Histórias locais/projetos globais. Colonialidade, saberes subalternos e 
pensamento liminar. Tradução de Solange Ribeiro de Oliveira. Belo Horizonte: Editora da 
UFMG, 2003. 
 
MIGNOLO, Walter. Prefacio a la edición castellana e Introducción. In: ___. Historias 
locales/diseños globales. Colonialidad, conocimientos subalternos y pensamiento fronterizo. 
Tradução Juan María Madariaga y Cistina Vega Solís. Madrid: Akal, p. 19-110, 2003. 
 
PAZ, Octavio. Sor Juana Inés de la Cruz o las trampas de la fe. 3. ed. México: FCD, 1983. 
 
PLANCARTE, Alfonso Méndez. Autos y loas. In: ___. Las Obras completas III de Sor Juana 
Inés de la Cruz. Ed. Eletrônica: Fondo de Cultura Económica, 2017. 
 
PUCCINI, Darío. Una mujer en soledad: Sor Juana Inés de la Cruz, una excepción en la 
cultura y la literatura barroca. Madrid: FCE, 1997. 
 
TODOROV, Tzvetan. A conquista da América: a questão do outro. São Paulo: Martins 
Fontes, 1983. 
 
VASSALO, Lígia. O teatro medieval. In: CASTRO, Manuel Antonio de. Teatro sempre. Rio 
de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1983. 
 
ZANELLI VELÁSQUEZ, Carmela. La loa de El divino Narciso de Sor Juana Inés de la Cruz 
y la doble recuperación de la cultura indígena mexicana. Biblioteca Virtual Miguel de 
Cervantes, 2005. Disponível em: http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/la-loa-de-el-
divino-narciso-de-sor-juana-ins-de-la-cruz-y-la-doble-recuperacin-de-la-cultura-indgena-
mexicana-0/html/4ca19157-62d8-428e-8205-0df0b259c12b_4.html#I_0. Acesso em: 10 de 
maio de 2018. 
 
 
 
 
 
 



128 
 

  

EXPERIÊNCIA, ERFAHRUNG, EM UMA PERSONAGEM DE FICÇÃO: 
NARRAÇÃO, TESTEMUNHO E MEMÓRIA 
 

Washington Chalegre1 

 

Introdução 

 

O nosso interesse na Erfahrung2 está associado às nossas inquietações 

sobretestemunho e memória no ato narrativo. Isso nos leva a uma relaçãoda experiência com 

ocontato sensorial e a imaginação. Falamos de uma relação que implica uma política cultural 

histórica da ação do homem sobre as coisas, mediante o poder. Através do aspecto social,uma 

vivência narrativa forma alguma representatividade pelo que se experimenta no ambiente real 

e constitui a ficção pelos mesmos moldes interpretativos dos eventos narrativos, mas que não 

são iguais. Tomamos, então, a experiência pelo conhecimento das coisas narradas, em que um 

tipo de consciência das realidadesse movimenta por um sistema complexo e, em certa 

dinamicidade, de modo imprevisível. E sistemas complexos são vastos e diversos,importantes 

ambientes para investigaçãodo testemunho e da memória. Porque a experiência possui 

aspectos da complexidade, cremos que na variação e diversidade, a Erfahrung é um fenômeno 

aparentemente óbvio, que parece registrar as ações humanasno decorrer dos tempos. 

O fato concreto ou o resultado entre o contato sensível e a imaginação é perpendicular 

à experiência. De tal forma que precisamos deslocar a Erfahrung para um ponto literário da 

ação imaginativa, para o nosso propósito em pensarmos a experiência na complexidade de um 

personagem ficcional. Por exemplo, uma personagem de romance que exerce a função de 

narradora na obra, cuja natureza metafísica promove um testemunho entre a sensibilidade e a 

imaginação; de representatividade concreta de fatos conhecidos. Seu nome é Santa Rita 

Pescadeira, do romance Torto arado (2019), de Itamar Vieira Junior. Antes queremos 

pontuarduas condições analíticas sobre a personagem em questão: primeiro, trata-se de uma 

figura que representa a arte de narrar que ocorre entre autor e leitor, entidades não ficcionais; 

                                                 
1Mestrando em Estudos Literários na Universidade Estadual de Feira de Santana (UEFS). Especialista em 
Linguística e Ensino de Línguas pelo Centro Universitário ESTÁCIO/UniSEB. Licenciado em Letras 
(Português-Inglês) pela Faculdade de Tecnologia e Ciência (FTC). Professor efetivo da rede pública de Ensino 
do Estado da Bahia. 
2 Do alemão: Experiência. Percebida comumente como a relação de um ser consciente em relação a eventos 
concretos ou abstratos que implicam sentimentos e emoções, tal como uma noção de diferença ou o acúmulo ou 
seleção de conhecimentos empíricos. O conceito de Erfahrung está voltado para a experiência externa, enquanto 
Erlebnis está para o interior. Estudos sobre a experiência podem ser vistos em Aristóteles, Immanuel Kant, 
Martin Buber, John Dewey, Walter Benjamin, dentre outros. Seguiremos a concepção de Erfahrung a partir das 
conexões entre as coisas, o que nos leva a verificar o que há entre a percepção e a sensação. 



129 
 

  

segundo, porque é possível pensarmos que personagem ficcional, de algum modo, distingue-

se da representação não ficcional do autor e do leitor. 

A personagem Santa Rita Pescadeira é uma singular figuração na Erfahrung. Ela é 

uma significativa representação cultural na história de uma comunidade real, o Quilombo de 

Iúna, um “[...] pequeno agrupamento humano localizado no município de Lençóis, na 

Chapada Diamantina, sertão da Bahia [...]” (VIEIRA JUNIOR, 2017, p. 19), cujas 

recordações sobre a entidadejá não existem ou beiram o esquecimento, mas as lembranças e 

recordações de outros passados revelam ecos de experiências dinâmicas e complexas, 

significativas na fictícia comunidade de Água Negra, ambientada na mesma região baiana. 

Não é fácil definir Erfahrung, graças ao dinamismo do comportamento humano no 

percurso histórico. Conceituação que também se a tarefa no ambiente ficcional. Para delimitar 

Erfahrung como resultado, aspecto, processo ousistema, percebemos algum tipo de contato 

que cria uma relação entre a condição vívida de um ser e o ambiente interno ou externo de 

qualquer fato concreto, como explica Pimentel, citando Dewey: 

 

Dewey (2011) define experiência como sendo resultado da interação entre 
uma criatura viva e algum aspecto do mundo em que ela vive. É um 
acontecimento de ação e reação, que pode se dar tanto com o humano quanto 
com outros corpos (PIMENTEL, 2013, p. 97). 
 
 

A narração literária deriva dessa interação para a formação de uma experiência 

ficcional. Aspectos da Erfahrung, enquanto prelúdio na prática narrativa de um personagem 

de ficção, adornam a construção da obra. E como nossa personagem é testemunha em nível 

coletivo, é a partir dela e de volta para ela que abordamos a Erfahrung. Entretanto, não é a 

pessoa de Santa Rita Pescadeira que responde à nossa análise, mas o seu comportamento 

narrativo. Olhamos os estudos sobre a memória coletiva, de Maurice Halbwachs (2017), para 

que o testemunho e a memória da personagem em questão passem a ser trabalhados pelo viés 

da experiência. Não é satisfatoriamente coerente, porém, falar de experiência, Erfahrung, sem 

interessar alguma noção de vivência, Erlebnis3, em uma continuidade temporal, em uma 

dinamicidade narrativa ou em uma interação mutável, por exemplo. 

Algumas considerações de Walter Benjamin (1987 [1985]) sobre a Erfahrung, em 

Magia e técnica, arte e política, mostraram-se complementares ao que tratamos, 
                                                 
3A ocorrência da palavra vivência, Erlebnis, aparece no vocabulário alemão pela primeira vez a partir da 
primeira metade do século XIX, e ganha estatuto filosófico só em meados do mesmo século. Substantivado a 
partir do verbo erleben, Erlebnis significa "estar ainda presente na vida quando algo acontece", e seu uso 
linguístico geral remonta à literatura de caráter biográfico que surge inicialmente com o texto de Dilthey sobre a 
vida de Schleiermacher (VIESENTEINER, 2013). 



130 
 

  

principalmente o ensaio “O Narrador”, em que o papel da reminiscência, que deslocamos para 

a prática narrativa da personagem Santa Rita Pescadeira, torna viável a associação que 

operamos entre a experiência real e ficcional, o que nos levou a destacar o passado como eco 

no presente pela memória e testemunho. 

Essa prática está inserida na problemática que envolve a narrativa como transmissão 

de experiência. Ressaltamos que anarrativada personagem Santa Rita Pescadeira não destoa 

da tradição oral. Mesmo inserida em uma estrutura romanesca, a narração da personagem 

parte de processos memorialísticos em que a experiência se faz presente naletra impressa. 

Sobre isso, a consciência possui uma participação norteadora no processo. No entanto, “é 

muito importante dizer que, para Benjamin, o ato de transmissão da experiência quase que se 

opõe ao de “ter consciência” da experiência” (LIMA; BAPTISTA, 2013, p. 468). 

Santa Rita Pescadeira é trazida à história de Torto Arado como parte das memórias e 

das experiências de cada morador do Quilombo de Água Negra. É uma entidade sobrenatural, 

envolvida na história de seu povo, os descendentes de escravos. Em suas atividades como 

encantado, faz a comunicação oral; aconselha e ensina; influencia as produções culturais. É 

sujeito e objeto da sensibilidade religiosa. Abençoa a vida e o trabalho na terra. Portanto, na 

comunidade fictícia de Água Negra, ocorrem traços das memórias das reais comunidades 

quilombolas com as quais Itamar Vieira Junior teve contato. 

Em sua tese de doutorado, o autor escreve: “Chegar ao lugar e sentar com as pessoas 

para ouvir suas aspirações foi o primeiropasso para tentar narrar suas histórias e compreender 

sua organização, seu trabalho, suasvidas e a luta pela terra” (VIEIRA JUNIOR, 2017, p. 20). 

Dentre os testemunhos, as recordações sobre uma entidade sobrenatural reportam como o 

esquecimento coletivo é processual e caminha ao lado da lembrança: 

 

Tinha uma mulher que tinha [recebia um encantado] uma santa chamada 
Santa Rita Pescadeira. Ela cantava, dançava, era tanto que ela estava lá 
sentadinha, era só compadre Rosalvo cantar e pegar na cabeça dela e saía 
rodando, dançando. Santa Rita Pescadeira era o encantado dela. Ela chamava 
até Maria, já morreu. Depois que ela morreu não teve mais Santa Rita 
Pescadeira. Que eu visse não. Ela era toda tortinha assim, caía para dentro 
dançando (VIEIRA JUNIOR, 2017, p. 241). 
 

Santa Rita Pescadeira é uma personagem fictícia baseada numa entidade de mesmo 

nome da religião Jarê4. É constituída por uma memória coletiva e por múltiplas perspectivas. 

                                                 
4Citando as pesquisas pioneiras de Ronaldo de Salles Senna, Gabriel Bannagia (2015, p. 17) explica que o Jarê é 
uma ramificação religiosa do “candomblé de caboclos”, cuja natureza está ligada à geografia física e humana do 
semiárido baiano da Chapada Diamantina. 



131 
 

  

Entre o passado e o presente, a personagem analisa e critica o comportamento espiritual e 

social dos homens e mulheres ao longo do processo colonizador até à modernidade. Para 

tanto, abordaeventos atuais que ficcionam elementos do passado. 

Tal como na comunidade de Iúna, em que a falta de Maria é a falta de Santa Rita 

Pescadeira, em Água Negra, a falta de Dona Miúda é a falta do encantado. Se não há mais 

quem passe adiante a Erfahrung de Santa Rita Pescadeira, logo, ela é retida num passado que 

pode não mais ser testemunhado. No entanto, disse Benjamin (1987 [1985], p. 212), ao 

retomar Pascal, “[...] ninguém morre tão pobre que não deixe alguma coisa atrás de si. Em 

todo caso, ele deixa reminiscência, embora nem sempre elas encontrem um herdeiro.” A 

Erfahrung pela narração se evidencia como uma construção do contato sensível e inteligível 

para formar a memória de seu povo. Dessa forma, suas recordações e lembranças são narradas 

por lamentações reminiscentes. 

Neufeld e Stein (2001, p. 51) falam que “sem memória estaríamos incapacitados para 

o mercado de trabalho, desabilitados para as mais simples situações do dia-a-dia e até mesmo 

incapazes de comunicar-nos corretamente com as pessoas que nos rodeiam.” Nessa 

abordagem, a Erfahrung de Santa Rita Pescadeira é mais uma atividade memorialística e 

testemunhal em uma narração que é mais do que um simples relato de experiências. 

Para nós, a experiência não é uma transmissão, mas é transmissível. Portanto, ao ser 

tomada como memória coletiva, implica dizer que a Erfahrung atravessa gerações e está 

imbricada nas peculiaridades de cada indivíduo de um grupo. As experiências dos 

antepassados escravos servem aos distantes descendentes de Água Negra quadros de uma 

época que estes não experimentaram fisicamente, mas que só possuem a Erfahrung como 

testemunho daqueles que a viveram. Santa Rita Pescadeira é um espírito. Sua comunicação 

passa pelo contato sensível e inteligível com homens e mulheres. A experiência que 

testemunha é uma transformação de percepções natural e sobrenatural dessas pessoas. 

Impressões que ficam registradas na formação cultural local e são organizadas para uma 

constituição de consciência e aspectos de memórias diferenciadas entre as pessoas. 

Ao tratar a memória sob diferentes perspectivas teóricas, Neufeld e Stein (2001) falam 

de armazenamento de informações como registros de nossas experiências, e a aquisição 

parece ser o primeiro passo para a consolidação de uma memória. Esse modo de ver o 

processo de memória parece seco e sem vida. Em parte, lembra o que acontece com o 

processamento de dados de um computador. De outro modo, o pensamento aristotélico de que 

a experiência deriva da memória, implica a análise do contato sensível e na diferenciação dos 



132 
 

  

processos pelo raciocínio. Segundo Aristóteles (2002, 980b: 25), “[...] muitas recordações do 

mesmo objeto chegam a constituir uma experiência única”. 

Confiar apenas na memória para fidelização da recordação não é um caminho 

apropriado. Buscar o passado não é percorrer pela memória como se não fosse parte do 

processo olhar os desvios da reminiscência. As recordações e as lembranças podem apresentar 

pontos dinâmicos e alterações multidirecionais. Uma preocupação sobre como essa 

experiência, Erfahrung, pode ser única dentro de uma coletividade. 

Santa Rita Pescadeira não tem a quem falar porque não tem em quem incorporar. 

Resta-lhe falar para si, diferente do autor que fala para um público leitor. Mas a narração de 

Santa Rita Pescadeira não possui um aspecto solitário. É uma entidade que viaja no tempo e 

entre os espaços. Conhece muitas culturas e modos de vida. Ela participa das vidas de sua 

gentee comunica experiências de um passado escravo com a herança, no presente. 

A estrutura distinta do romance não muda o objetivo de transmissibilidade, pois 

narrativas de tradição oral da comunidade de Iúna transmitem a experiência para Água Negra, 

como testemunha Itamar Vieira Junior: 

 

As narrativas, que cresceram ao longo do tempo em que estive com eles, 
foram abundantes e me permitiram construir e organizar meu conhecimento 
sobre suas vidas. Digo “meu conhecimento” porque eles guardam 
conhecimentos acerca de suas próprias vidas, em particular e no coletivo; eu 
é que não o tinha (VIEIRA JUNIOR, 2017, p. 36). 
 
 

Quando Santa Rita Pescadeira decide buscar o passado nas recordações de cada um 

que incorpora, encontra solidão. Um tipo de solidão que o indivíduo humano parece sentir ao 

recordar. A narração toma um sentido reminiscente e já não fala só para si. Fala para o outro 

com quem se envolve. As recordações e lembranças de experiências suas e do outro se 

consolidam na memória coletiva para registrar novas experiências, novas memórias, 

complementares, novas verdades. 

Walter Benjamin (1987 [1985]) vê na narrativa de tradição oral uma genuína 

transmissão de memória coletiva, que em Torto arado, problematiza-se o aspecto da 

transmissão da Erfahrung nesse gênero literário. Enquanto que Ewald (2008, p. 3) percebe o 

valor da transmissão oral como forma narrativa de tradição, mas considera que é possível “um 

cenário em que romance, escrita e oralidade se veem imbricados”. 

Nossa interpretação da prática narrativa romanesca vai além do narrador e se 

concentra na narração. Não tratamos aqui da distinção do romance em relação às outras 



133 
 

  

formas narrativas. A Erfahrung, pela narração de Santa Rita Pescadeira, está pensada como 

outra arte de narrar, que também tem outra plenitude. Ligado a isso, vemos que oromance 

pode seruma história planejada, e pode alcançar o leitor no planejamento e fora dele. Falamos 

da arte de narrar implicada na atividade da narração pela própria narração, enquanto prática de 

experiência do leitor, ao narrar a narração que lê. É o que consideramos no comportamento 

narrativo de Santa Rita Pescadeira. 

Dissemos que a narração deriva da experiência, portanto, de um sistema complexo. 

Logo, a narração é prática de testemunhos que reconfiguram o contato. Como a oralidade, por 

exemplo, quando assume a interação prévia da escrita. A isso, o âmago narrativo da escrita é 

uma produção da memória e da imaginação, ambas, mediante a consciência. O raciocínio 

indutivo, então, pela percepção das coisas, converge à colocação da experiência na 

multiforme expressão da arte de narrar, de clássica à contemporânea. 

Ewald (2008, p. 5) pensa na provocação “sobre os limites de lembrança, imaginação, 

poética, história, realidade, ficção”, aspectos inerentes a qualquer geração. Considera uma 

harmonia entre esses aspectos, que julgamos para a Erfahrung em Santa Rita Pescadeira, 

enquanto instrumento da narração, como ilustra o seguinte modelo a respeito dos 

entrelaçamentos de narrativas: 

 

Posso ir à Restinga e escutar a sabedoria prática e épica e, ao chegar em 
casa, ler um romance de Machado de Assis – para ficar num exemplo 
bastante canônico – confrontando as informações e aferindo os 
conhecimentos transmitidos (EWALD, 2008, p. 5). 
 
 

Não buscamos em nossa análise a construção da narrativa romanesca, nem a formação 

do livro. Esses são assuntos para outro momento. Mas a respeito disso, o que pensamos da 

narração de Santa Rita Pescadeira, é que não está fechada hermeticamente. É que a arte de 

narrar está mais inserida na recepção leitora à narrativa que do registro seco pelas letras 

impressas. A experiência sensível com Santa Rita Pescadeira leva o leitor à companhia da 

narração, não ao narrador. O leitor sabe que há um autor, pessoa não ficcional, que escreve o 

que experiencia e imagina. Conhece os nomes do autor e dos personagens. Sabe distinguir 

entre eles. Mas ocorre algo entre os dois: a narração do leitor. 

Parece que a maior preocupação de Benjamin, quanto à questão narrativa, é referente à 

natureza de transmissibilidade; o declínio da experiência, como o fim da narrativa, 

constituinte da subjetividade humana diante do conhecimento prático. À nossa questão não 



134 
 

  

importa o discurso do narrador, nem o discurso do personagem. Importa o que o leitor recebe 

através da narração de um personagem de ficção. 

Retomamos aqui a memória coletiva, já que na atividade de narrar está a transmissão 

de uma coletividade, mesmo que de modo inconsciente. A lógica de focalizar o valor da 

Erfahrung como coletividade e transmissão contínua leva a entender que a escuta é uma 

atitude de estar ao lado do narrador, mesmo o que acompanha pela leitura, como diz Benjamin 

(1987 [1985], p. 213). Transmissão e coletividade implicam reminiscência. Mas a 

rememoração busca sentido no presente, e isso é mistério em Santa Rita Pescadeira. A 

reminiscência, atividade mental no ser humano, na personagem está agora em atividade livre 

em uma narração do leitor. 

A busca de Santa Rita Pescadeira está em trazer à memória fatos que ocorreram e que 

se repetem no presente. O leitor acompanha a rememoração que agora faz parte de sua 

memória também. A memória coletiva só tem sentido se as memórias particulares 

convergirem entre si. Na narração de Santa Rita Pescadeira, portanto, o leitor não faz 

recordações por si, é convergido a um ponto reminiscente da personagem. O leitor lê rastros 

reminiscentes. Nesse sentido, o leitor faz enquadramento a partir de sua memória e 

consciência sobre a rememoração de Santa Rita Pescadeira. 

Ao tomar emprestado o exemplo de que “um homem que morre com trinta e cinco 

anos, aparecerá sempre, na rememoração, em cada momento de sua vida, como um homem 

que morre com trinta e cinco anos” (BENJAMIN, 1987 [1987], p. 2013), vemos que o sentido 

da vida, medido pela recepção do leitor, se transforma pela própria perenidade da narração. A 

perenidade não é estática, tem efeito dinâmico. Nesse caso, se a engessada rememoração do 

homem que morre com trinta e cinco anos é um efeito de continuidade, não há mais nada a 

dizer. Mas o problema do tempo em Santa Rita Pescadeira não se concentra na rememoração 

porque ela é muito antiga. A rememoração está na sua narração e não no fato de que ela por 

algum momento esteve no passado, no presente ou no futuro. 

O problema da rememoração como musa do romance, apresentado por Benjamin, traz 

outro problema: o da recepção. Através da narrativa, Santa Rita Pescadeira termina seu 

testemunho dizendo: “Sobre a terra há de viver sempre o mais forte” (VIEIRA JUNIOR, 

2018, p. 255). Ao encerrar a narração, Santa Rita Pescadeira deixa à recepção do leitor a 

continuação por sua livre interpretação. Isso deriva do enquadramento. A busca por 

informações da comunidade de Iúna, o trabalho do autor, a história e o pensamento de Itamar 

Vieira Junior, o que é o Jarê. São buscas úteis e práticas. E nessa utilidade a lamentação de 

Santa Rita Pescadeira empurra o leitor para novas perspectivas políticas, sociais, culturais e 



135 
 

  

históricas. A frase final da personagem está tanto para a conclusão de suas lamentações, 

justificadas no decorrer da narração, quanto está para novas interpretações, além do fim, pelo 

leitor, que percebe que precisa saber mais sobre “o mais forte”. 

Itamar Vieira Junior, funcionário público do Instituto Nacional de Colonização e 

Reforma Agrária (INCRA), encontrou no emprego a oportunidade de obter múltiplas 

experiências que fundamentam a criação de seu romance.Em um mundo contemporâneo, em 

que a transmissão do conhecimento se ramifica nas tecnologias digitais, vemos programas, 

aplicativos, plataformas, websites, dispositivos eletrônicos, realidades virtuais, armazenagem 

em hardware e em grandes servidores chamados “nuvens” dentre outros, capazes de passar 

informações e dados em formatos diversos, como txt., doc., html., jpeg., emojis., stickers., 

entre tantos outros, a fim de transmitir nossos pensamentos, ideologias, registros históricos, 

informações políticas, econômicas e sociais, dados científicos, testemunhos de diversas 

realidades, tudo isso em um mundo que parece ser completamente conhecido, e em que o 

sentido da experiência ganhou outro nívelna alma humana: as profundezas da terra e a 

extensão do universo. 

Segundo Ewald (2008, p. 5) o foco fora do texto escrito e redirecionado para a 

expressão oral nos permite pensar as possibilidades narrativas, “[...] podendo o passado ser 

retomado no fio da memória, mas sempre com o presente em perspectiva, mantendo a 

complexidade integrativa do evento humano da narrativa” (EWALD, 2008, p. 5). 

Não conseguimos pensar a transmissibilidade, seja ela de que forma for, sem a 

confluência do testemunho. A Erfahrung, então, tomada como memória coletiva, não isentaria 

a memória particular. O fato é que Santa Rita Pescadeira, na condição de personagem 

ficcional, foi originada de modo diferente da sua constituição final. Isso equivale dizer que a 

transmissão da Erfahrung dessa entidade se transformou, mas de algum modo se alimenta de 

sua forma original. 

De acordo com Halbwachs (2017, p. 31) “para confirmar ou recordar uma lembrança, 

não são necessários testemunhos no sentido literal da palavra, ou seja, indivíduos presentes 

sob uma forma material e sensível” (HALBWACHS, 2017, p. 31). A matéria e o sentido são 

interpretados e chegam a uma identificação. O testemunho, portanto, é uma identificação 

material e sensível. Identificação que ocupa um lugar na narração para intermediar os fatos. 

Assim, o testemunho de Santa Rita Pescadeira ocorre por intermédio de homens e mulheres. 

Das experiências deles também. E a fragilidade inerente ao testemunho está na interpretação 

dos fatos passados pelos homens e mulheres: “Se o que vemos hoje toma lugar no quadro de 



136 
 

  

referências de nossas lembranças antigas, inversamente essas lembranças se adaptam ao 

conjunto de nossas percepções do presente” (HALBWACHS, 2017, p. 30). 

As lembranças não são constructos à mercê da vontade humana. A participação do 

sujeito nas suas lembranças está no esforço em concatenar os aspectos relacionais que dão um 

certo sentido ao quadro da reminiscência. A isso, ocorrem outros registros que funcionam 

como ligações externas para o interior da memória. No entanto, o sujeito pode ser instável no 

processo de conexão, uma vez que a coerência do contexto de cada uma das partes que se liga 

deve fundamentar um quadro representativo complexo. De modo que um dos aspectos da 

complexidade é a variação, o testemunho é um recurso importante para analisar as variantes, 

justamente para reforçar o que sabemos, como aponta Halbwachs: 

 

Recorremos a testemunhos para reforçar ou enfraquecer e também para 
completar o que sabemos de um evento sobre o qual já temos alguma 
informação, embora muitas circunstâncias a ele relativas permaneçam 
obscuras para nós. O primeiro testemunho a que podemos recorrer será 
sempre o nosso (HALBWACHS, 2017, p. 29). 
 
 

Santa Rita Pescadeira interpreta os eventos pelos próprios eventos humanos. O 

testemunho vem pela consciência dos que a recebem. Dona Miúda possui uma experiência 

convergida, mas não igual, à experiência de Zeca Chapéu Grande, outro personagem que 

recebe os encantados. Da mesma forma ocorre com Bibiana e Belonísia. Elas não recebem os 

encantados, mas possuem impressões distintas a respeito deles em suas vidas. Neste caso, são 

as impressões que definirão a distinção do testemunho. 

O encantado comunica impressões pelas reações das pessoas com quem se comunica. 

E a comunicação de Santa Rita Pescadeira dá testemunho pelas impressões. Está presente nos 

acontecimentos do passado. Guarda a experiência. Fundamenta a memória. O esquecimento 

configurado nela é parte da condição reminiscente da pessoa humana. Na incorporação, o 

testemunho da entidade perde a pureza e se mistura com a memória dos homens e mulheres. 

Ocupa o corpo e a voz de Dona Miúda “[...] da forma que um encantado deve se apresentar 

entre os homens, como deve aparecer por esse mundo” (VIEIRA JUNIOR, 2018, p. 195). 

Entretanto, a presença desencarnada não a exime do contato com a comunidade. Com seu 

povo, adentra à nova terra e nela percorre seus espaços. Seu toque perpassa as montanhas, as 

florestas, os rios, o trabalho agrário, a pesca. Viaja entre os ditos e interditos à procura de um 

lugar para fazer a comunicação. 



137 
 

  

Santa Rita Pescadeira testemunha o que sabe, não o que imagina. Seu testemunho não 

é particular, porque a sua recordação mostra uma perspectiva para fora de si. A sua narrativa é 

uma variante das narrativas de Bibiana e Belonísia, personagens centrais no romance Torto 

arado. Preenche lacunas, revelando uma outra perspectiva das coisas. Maciel (2016, p. 76), ao 

retomar Ricouer (2003), explica que o ponto memorialístico do testemunho é uma extensão 

tomada na fase narrativa, pois o testemunho é uma extensão da memória. Logo, a Erfahrung, 

sensível na narração da personagem gera um testemunho distinto e conectado com os fatos da 

comunidade. 

O resgate pela memória é uma atitude de testemunho. “Se ainda pudesse montar um 

cavalo... mas ninguém se recorda de Santa Rita Pescadeira” (VIEIRA JUNIOR, 2018, p.182). 

A recordação da encantada é um registro histórico do presente para o passado e de volta ao 

presente. Para tanto, a Erfahrung da personagem registra a história de sua narração que, 

tomado o problema da memória, confere a ela a significativa ressalva de “[...] que o 

testemunho não é uma representação, pois toda catástrofe é carregada de traumas.” (MACIEL, 

2016, p. 75). 

Para Santa Rita Pescadeira, testemunhar os acontecimentos é uma atitude de denúncia, 

de revelação da verdade. Mas que verdade? Ela não sabe que é uma personagem fictícia, fruto 

da imaginação humana ou parte de sua crença. Narra como quem fala para si em voz alta. Não 

sabe que suas palavras são impressões de um escritor. Santa Rita Pescadeira, portanto, é 

constituída na experiência testemunhada, e a narração, na imaginação experienciada. Da 

imaginação do autor para a imaginação do leitor. 

Imersas nas fragilidades humanas, as impressões do presente, ao se ligarem com as do 

passado, retomam também a consciência sobre o testemunho. O autor dá poucas explicações 

sobre a personagem. A personagem dá poucas explicações do que narra. Então, as 

lamentações são a ligação mais forte com o passado que temos em Santa Rita Pescadeira. Elas 

têm necessidade de um enfrentamento com o presente. Para tanto, traz no âmago de sua 

oralidade formações poéticas, associando dados conhecidos às deduzidas. Por meio de 

acusações e advertências, adorna seu testemunho, em uma estética que lhe é própria. Descreve 

o entremear dos fatos por uma linguagem sinuosa, com espaçamento entre ocorrências 

históricas, interpretadas por recursos metafóricos, aqui, uma linguagem sensível na percepção 

dos fatos. E mais uma vez, o resgate do passado se justifica na experiência do presente. 

Santa Rita Pescadeira atualiza a narrativa sobre o povo de Água Negra e dá melhor 

sentido à transmissão da Erfahrungatravés da justificativa testemunhal. A substância da 

narrativa pode ser verificada pelaidentidade do Quilombo diante da sociedade, como nas 



138 
 

  

atitudes de resistência e luta contra agruras das experiências, ao modo que a história se faz em 

cada um. 

O mundo contemporâneo resiste à rememoração. É uma ideia de que o homem precisa 

avançar, superar seus traumas e estar livre para enfrentar futuros obstáculos. É colocar na 

balança o fio da memória de que fala Ewald (2008). Uma tênue relação do passado pelo 

testemunho e do passado pela recordação. Nesse caso, temos uma recordação que leva o 

indivíduo por suas lembranças da experiência factual, a um testemunho diferentedos 

descendentes que não experimentam o passado dessa maneira, mas que apenas chega a eles 

por meio da transmissão oral e, portanto, transmissão de experiência. Eles não estão lá, de 

fato. Não experimentam os acontecimentos de seus antepassados, senão pela interpretação e 

imaginação de um contato intermediado pelos pais, avós, curadores ou encantados. Aqui 

ficam em evidência a arte e a ciência, expressões da essência humana. 

Narração, testemunho e memória são a tríade que Santa Rita Pescadeira transmite aos 

que recebem sua mensagem, não a figura de sua pessoa, mas a Erfahrung, presente na 

memória. Ela é parte da lembrança, assim como é parte do esquecimento. 

Benjamin (1987 [1985]) considera a verdadeira narrativa, aquela que possui um senso 

prático. Dela advém algum ensinamento e conselho que levarão a outras gerações algo útil. A 

Erfahrung de Santa Rita Pescadeira não apresenta esquemas, estratégias, arquiteturas, 

processos sistemáticos. De outro modo, se há algum ensinamento, algum conselho, está 

inserido nas suas lamentações e elas funcionam para levar protesto, um reclame de que algo 

está errado desde tempos antigos. O senso prático visa à compreensão, enquanto que as 

lamentações de Santa Rita Pescadeira requerem interpretação pela sensibilidade narrativa do 

leitor, agora parte do complexo enredo que se costura por variantes leitoras. 

Nesse sentido, enquanto produto ficcional, as lamentações de Santa Rita Pescadeira 

devem ser tomadas apenas sob um tom poético, a fim de não serem confundidas com a 

nostalgia retrógrada, como parece ser o efeito de extinção da narração. Muito menos um 

retorno maçante ao passado. Mas as lamentações da personagem são uma retransmissão se, 

analogamente, o passado se repete no presente. Por exemplo, as marcas da loucura dos 

homens são marcas da sociedade. Sociedade que não aceita o povo de Água Negra senão pelo 

serviço de seus braços. É a inserção do Quilombo na sociedade branca e elitizada em que o 

condicionamento proveitoso passa a ser uma moeda de troca. 

No percurso da História da humanidade, a recepção dos conselhos e ensinamentos 

vem tomando outras formas. Ainda é possível ter acesso aos pensamentos dos filósofos 

clássicos, de narradores epopeicos, dos conhecedores da natureza e alma humanas. E apesar 



139 
 

  

das múltiplas formas desse acesso, os rumos que a recepção leitora tem tomado respondem às 

emergências ideológicas de pequenos, porém poderosos, grupos de segregação. 

É a perda de sua “montaria”, Dona Miúda, que provoca o relato dos fatos pelas 

lamentações, como já dissemos. Diante disso, Santa Rita Pescadeira precisa voltar ao passado 

e encontrar a história de seu povo, que é também asua história. Ela é uma personagem 

invisível. Ninguém sabe de onde veio. Quais são suas experiências. Quem é ela no panteão 

dos encantados. Esse mistério ressalta a importância dos encantados para a manutenção da 

história e da cultura da comunidade. 

Não há experiência sobre a voz natural de um personagem fictício. Podemos conhecer 

até seus pensamentos, mas a voz não é algo que possa ser testemunhado. A voz do leitor se 

torna o testemunho, a experiência, a memória da personagem, porque é o que sentimos que se 

reflete como de fato cremos ser. O que percebemos mentalmente e com os sentidos torna-se 

configurações de nossa própria memória. 

Parece-nos evidente que a Erfahrung em Santa Rita Pescadeira decorre em uma 

reprodução de informações obtidas pela transmissão oral ou pela consulta a uma fonte de 

estudo impressa, talvez um livro de história que uma de suas vozes, por acaso, tenha tido 

contato e adquiriu o saber de que, por exemplo, “os donos já não podiam ter mais escravos, 

por causa da lei, mas precisavam deles. Então, foi assim que passaram a chamar os escravos 

de trabalhadores e moradores” (VIEIRA JUNIOR, 2018, p. 180). É uma consciência social da 

identidade, refletida para o entendimento da experiência de um povo e de sua história, mas 

que se firma na narração de cada um. Nesse sentido, Halbwachs declara: 

 

É bem verdade que em cada consciência individual as imagens e os 
pensamentos que resultam dos diversos ambientes que atravessamos se 
sucedem segundo uma ordem nova e que, neste sentido, cada um de nós tem 
uma história (HALBWACHS, 2017, p. 57). 
 
 

Nessa individualidade, o traço marcante da participação social de cada elemento 

percorre narrativas, também, individuais e vai desembocar na ação e reação coletiva. A 

narração de Santa Rita Pescadeira é rememoração de uma história recente de exploração 

geográfica e humana, cujos testemunhos de destruição cultural e opressão à dignidade do 

africano e de seus descendentes, a personagem faz questão de lamentar pelos acontecimentos 

em Água Negra. 

 

 



140 
 

  

Considerações finais 

 

Ao trazermos a Erfahrung para a análise de um personagem de ficção, concluímos que 

isso é um passo importante nas contribuições aos estudos da memória na prática narrativa. A 

princípio, tentamos sequenciar a análise, dividindo explicações pontuais sobre a Erfahrung, o 

personagem de ficção e a memória. Por fim, parece que o envolvimento das partes provocou a 

supressão dessa divisão, permitindo maior fluidez no diálogo entre as partes. Nesse sentido, 

colocamos essa análise frente à problematização da memória na narrativa romanesca, a partir 

da prática de narração do personagem, enquanto efeito intermediário do autor e do leitor, tal 

como fenômeno para além dessas pessoas não-ficcionais. A certeza da conexão da 

comunidade de Iúna com a comunidade de Água Negra é a certeza de que a Erfahrung 

tomada como alimento da narração é um registro vivo da memória. O passado que fala com o 

presente e transmite sua experiência. Ao apresentarmos a Erfahrung na narração de um 

personagem de ficção, abordamos uma complexa observação do comportamento narrativo da 

personagem Santa Rita Pescadeira, cujos traços da problematização da memória e do 

testemunho deve impressionar a parte leitora às experiências que a personagem ainda precisa 

revelar. 

No mais, os traços da reminiscência, assim como as marcas dos eventos históricos, são 

registros pessoais e coletivos que, na continuidade do tempo, transmitem pela oralidade e pela 

escrita, algo maior do que a pequenez do ser humano: a sua própria manifestação. 

 

Referências 
 
ARISTOTELES. Metafísica: vols. I, II, III. Tradução Marcelo Perine. 2. ed. São Paulo: 
Edições Loyola. 2002. 
 
BANNAGIA, Gabriel. As forças do jarê, religião de matriz africana da Chapada 
Diamantina. Rio de Janeiro: Garamond, 2015. Disponível em:http://www.garamond.com.br/ 
produto/9788576174103.pdf. Acesso em 04 de janeiro de 2022. 
 
BANNAGIA, Gabriel. Conexões afroindígenas no jarê da Chapada Diamantina. R@U, 
Revista de Antropologia da UFSCar, v. 9, n. 2, jul./dez. 2017, p. 123-133. Disponível em: 
http://www.rau.ufscar. br/wp-content/uploads/2017/12/07_Gabriel_Banaggia.pdf. Acesso em 
14 de julho de 2021. 
 
BENJAMIN, Walter. Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e história da 
cultura (Obras Escolhidas, v. 1). 3. ed. São Paulo: Brasiliense, 1985. 
 



141 
 

  

EWALD, Felipe Grüne. Memória e narrativa: Walter Benjamin, nostalgia e movência.Nau 
Literária, Revista Eletrônica de Crítica e Teoria de Literaturas, Porto Alegre, v. 04, n. 02, 
jul./dez. 2008. Acesso em março de 2021. 
 
HALBWACHS,  Maurice. A memória coletiva.2. ed. São Paulo: Centauro, 2017. 
 
LIMA, João Gabriel; BAPTISTA, Luis Antonio. Itinerário do conceito de experiência na obra 
de Walter Benjamin. Princípios, Revista de Filosofia, Natal, v. 20, n. 33, Jan./Jun. de 2013, p. 
449-484. 
 
MACIEL, Carolina Pina Rodrigues. Literatura de testemunho: leituras comparadas de Primo 
Levi, Anne Frank, Immaculée Ilibagiza e Michel Laub. Opiniães, v. 5, n. 9, p. 74-80, 2016. 
Disponível em: https://www.revistas.usp.br/opiniaes/article/view/124618. Acesso em: 13 de 
julho de 2021. 
 
NEUFELD, Carmen Beatriz; STEIN, Lilian Milnitsky. A compreensão da memória segundo 
diferentes pespectivas teóricas. Estudos de Psicologia, Campinas, SP, v. 18, n. 2, 2001, p. 50-
63. Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0103-166X2001000200005. Acesso em: 13 
dejulho de 2021. 
 
PIMENTEL, L. G. Cognição Imaginativa.PÓS: Revista do Programa de Pós-graduação em 
Artes da EBA/UFMG, p. 96–104, 2013. Disponível em: https://periodicos.ufmg.br/index.php/ 
revistapos/article/view/15640. Acesso em: 30de junho de 2021. 
 
VIEIRA JUNIOR, Itamar Rangel. “Trabalhar é tá na luta”: Vida, morada e movimento entre 
o povo da Iuna, Chapada Diamantina. 2017. 300 f. Tese (Doutorado em Estudos Étnicos e 
Africanos na Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas da Universidade Federal da Bahia). 
Salvador: 2017.  
 
______. Torto arado. São Paulo: Leya, 2019 (E-book). Disponível em: 
https://docero.com.br/doc/xc1ccex. Acesso em: 26 de abril de 2021. 
 
VIESENTEINER, Jorge Luiz. O conceito de vivência (Erlebnis) em Nietzsche:gênese, 
significado e recepção. Kriterion: Revista de Filosofia, Belo Horizonte, v. 54, n. 127, p. 141-
155, 2013. Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0100-512X2013000100008. Acesso em: 
20 de dezembro de 2021. 




