
 

Cadernos de Literatura e  

Diversidade 

8 

Shirley de Souza Gomes Carreira 

Paulo César Silva de Oliveira 

Luiz  Manoel da Silva Oliveira 

(Organizadores)  

 



 

 

Shirley de Souza Gomes Carreira 

Paulo Cesar Silva de Oliveira 

Luiz Manoel da Silva Oliveira 

(ORGS.) 

 

 

Cadernos de Literatura e  

Diversidade 

8 

 
 

 

São Gonçalo, RJ – 2024 

 



  

 

 

 

 

 

 

REITORA 

Gulnar Azevedo e Silva 

VICE-REITOR 

Bruno Rêgo Deusdará Rodrigues 

 

SELO EDITORIAL 

POÉTICAS DA DIVERSIDADE-UERJ 

 

CONSELHO EDITORIAL 

Cláudio do Carmo Gonçalves (UNEB) 

Daniele Ribeiro Fortuna (UNIGRANRIO) 

Douglas Rodrigues da Conceição (UEPA) 

Fabianna Simão Bellizzi Carneiro (UFG) 

Luciano Prado da Silva (UFRJ) 

Luiz Manoel da Silva Oliveira (UFSJ) 

Sílvio César dos Santos Alves (UEL) 

Ximena Antonia Díaz Merino (UFRRJ) 

 

COORDENAÇÃO EDITORIAL 

Shirley de Souza Gomes Carreira (UERJ) 

Paulo Cesar Silva de Oliveira (UERJ) 

 

REVISÃO TÉCNICA 

Débora Chaves (UEPA) 

Larissa Moreira Fidalgo (UERJ) 

Rafaela Rocha Macedo (UERJ) 

Gabrielly Porcínia José (UERJ) 

 



 

 

 

© 2024 Dos organizadores. 

Revisão: Gabrielly Porcinia José 

                Luiz Manoel da Silva Oliveira 

                Rafaela Rocha Macedo 

Diagramação: Paulo César Silva de Oliveira                     

Capa: Shirley de Souza Gomes Carreira 

 

O presente trabalho foi realizado com apoio do CNPq, Conselho Nacional de 

Desenvolvimento Científico e Tecnológico – Brasil e da FAPERJ, da Fundação 

Carlos Chagas Filho de Amparo à Pesquisa do Estado do Rio de Janeiro e do 

Prociência UERJ/FAPERJ. 

 

FICHA CATALOGRÁFICA 

 



  

SUMÁRIO 
 

Apresentação 5 

Entre a necessidade de lembrar e o desejo de esquecer: a 
reconstrução dos lugares da memória em Uma pálida visão 
dos montes, de Kazuo Ishiguro 

7 

Graziele Carine Costa  

Assimilação e subalternidade feminina em A confissão da 
leoa e Mulheres de cinzas, de Mia Couto 

22 

Gessylene Adriely Lemos Brasil  

O patois jamaicano: a língua como mecanismo de resistência 

e constituinte identitário da personagem Christophine em 

Wide Sargasso Sea 

41 

Gabriela de Souza Pinto  

Identidade e aculturação em Precisamos de novos nomes, de 
NoViolet Bulawayo, e Aqui estão os sonhadores, de Imbolo 
Mbue 

57 

Maria Elena Siguiné Santos  

A experiência da velhice em Age of Iron, de John Maxwell 
Coetzee 

73 

Letícia Malloy  
Flávia Gabriela da Silva Barbosa 

 

Em busca da cultura perdida: culinária na trajetória 
diaspórica em Precisamos de novos nomes, de NoViolet 
Bulawayo 

89 

Luan Ferreira Araújo  

Identidade em trânsito: o sujeito diaspórico em A hora da 
história, de Thrity Umrigar 

103 

Bernardo Travessa Veiga  

 Confessions of a Book Burner, de Lucha Corpi, como escrita 
autobiográfica mediadora das vozes das mulheres chicanas 

  116 

Renata Rezende Menezes  

Diversidade em pauta intermidiática: Heartstopper, um 
romance LGBTQIA+ 

  136 

Karen de Assis 
Letícia de Melo 
Maria Cristina Cardoso Ribas 

 

 

Sobre os organizadores 
 

  157 

 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

5 

Apresentação 

 

O Selo Editorial Poéticas da Diversidade-UERJ visa à divulgação da 

produção resultante das pesquisas realizadas no âmbito dos Estudos sobre a 

Diversidade, atendendo não apenas às demandas internas da própria UERJ para 

a divulgação de pesquisas docentes e discentes, por meio de publicações digitais, 

mas também ao atendimento de demandas externas.  

Os Cadernos de Literatura e Diversidade compõem uma série que objetiva 

contribuir com a difusão de resultados de pesquisas que envolvam a participação 

de pesquisadores discentes. O conjunto de artigos deste oitavo volume privilegia 

múltiplas poéticas da diversidade e focaliza questões que têm sido alvo do 

escrutínio dos Estudos Pós-coloniais e Culturais.  

O primeiro artigo, de Graziele Karine Costa, analisa a representação da 

memória em Uma pálida visão dos montes, de Kazuo Ishiguro, para demonstrar 

que o processo de constituição dos lugares da memória permanece em um estado 

de permanente reconstrução, sempre aberto a novas atribuições de sentidos.  

No segundo artigo, Gessylene Adriely Lemos Brasil aborda 

comparativamente os romances A confissão da leoa e Mulheres de cinza, de Mia 

Couto, a fim de analisar como as relações entre a assimilação imposta pelo 

colonialismo e a tradição dos grupos étnicos moçambicanos concorrem para a 

subalternização da mulher. 

No artigo seguinte, Gabriela de Souza Pinto discute o uso do patois, o 

crioulo jamaicano por parte da personagem Christophine, identificando-o como 

mecanismo de resistência diante das forças opressoras patriarcais e coloniais , 

bem como constituinte identitário da referida personagem. 

O quarto artigo, de Maria Elena Siguiné Santos, examina questões de 

identidade e aculturação em dois romances: Precisamos de novos nomes, de 

NoViolet Bulawayo, e Aqui estão os sonhadores, de Imbolo Mbue. 

O quinto artigo, de Leticia Malloy e Flávia Gabriela da Silva Barbosa, analisa 

a experiência da velhice no romancce Age of Iron, de John Maxwell Coetzee. 

Luan Ferreira Araújo, no sexto artigo, focaliza a importância da culinária 

para o sujeito diaspórico, haja vista que colabora para a manutenção do elo com 

a cultura do país natal. Para tanto, o autor analisa a obra Precisamos de novos 

nomes, de NoViolet Bulawayo. 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

6 

No artigo seguinte, Bernardo Travessa Veiga analisa a construção 

identitária do sujeito diaspórico em A hora da história, de Thrity Umrigar, de 

modo a verificar como se processa a aculturação da protagonista. 

O oitavo artigo, de Renata Rezende Menezes, discorre sobre autobiografias 

escritas por mulheres de etnias não brancas, em especial, sobre a  obra 

Confessions of a Book Burner (2014), de Lucha Corpi, a fim de analisar e ratificar 

a relevância do papel da escrita das chicanas no processo de  autoafirmação e de 

reconhecimento pela comunidade estadunidense.               

No último artigo, Karen de Assis, Letícia de Melo e Maria Cristina Cardoso 

Ribas, a partir do romance gráfico Heartstopper (2016), da escritora, ilustradora 

e roteirista britânica Alice May Oseman, analisam aspectos de reverberação dos 

discursos sobre diversidade sexual e de gênero nas diferentes mídias hibridizadas 

em que a obra de Oseman é transposta. 

Evocando a poética concebida por Édouard Glissant, que propõe uma 

leitura do mundo cujo fundamento epistemológico e objeto principal é o Diverso, 

como norteadora dos objetivos do Selo Editorial Poéticas da Diversidade — 

UERJ, reiteramos que se o Diverso constitui um trajeto de errância entre o lugar 

e o mundo, entre uma cultura e outra, entre gêneros textuais e linguagens 

(GLISSANT, 1997, p. 183), ele cria, também, um lugar discursivo e epistemológico 

de onde surgem novas significações para os contatos interculturais.  

Na certeza de que uma universidade se faz a partir dos pilares do ensino, 

da pesquisa e da extensão, pensar o literário como uma forma de expansão dos 

saberes e representação do mundo social é uma espécie de resistência crítica que 

somente o campo das Humanidades pode estabelecer. O saber literário encontra 

nesses artigos o amparo das relações entre a leitura literária e a teorização. Mais 

além, trazem à cena crítica um elenco de temas e obras que, se pudermos resumir 

em uma frase, estabelecem o campo literário como locus essencial da batalha pela 

reflexão transformadora. 

                                                                                                 Os Organizadores. 

 

Referências 

 

GLISSANT, Édouard. Traité du Tout-monde. Poétique IV. Paris: Gallimard, 
1997.



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

7 

 

Entre a necessidade de lembrar e o desejo de esquecer: a 

reconstrução dos lugares da memória em Uma pálida 

visão dos montes, de Kazuo Ishiguro 

 

Graziele Carine Costa1 

 

Introdução 

 

A proximidade entre os Estudos da Memória e os Estudos Culturais 

resultou na criação de novos paradigmas que, associados à dimensão 

comunicativa e cultural da memória, visam a analisar e compreender os 

fenômenos culturais contemporâneos. Além disso, o desenvolvimento desses 

estudos foi impulsionado pelo desejo de “intervenção política e social dos Estudos 

Culturais” e pela “necessidade de recuperar a memória como instrumento de 

análise cultural carregado de incontornável preocupação ética” (ALVES; 

SOARES; RODRIGUES, 2016, p. 7). 

A partir de uma conexão dos Estudos da Memória, já influenciados pelos 

Estudos Culturais, com os Estudos Literários, surge o conceito de “memória na 

literatura, ou mimese da memória”, que se refere ao estudo das representações 

literárias da memória individual ou cultural. De acordo com Ansgar Nünning 

(2016), enquanto alguns críticos que trabalham nesse campo investigam “as 

técnicas narrativas que se usam para representar ou encenar a memória, a 

recordação e o esquecimento”, outros analisam como “as memórias pós-coloniais 

problemáticas encontram expressão nas Novas Literaturas de Expressão Inglesa” 

(NÜNINNG, 2016, p. 227). 

Em seu estudo sobre a arte da memória, Mary Carruthers (2011) ressalta 

que a palavra latina inventio originou duas palavras distintas: invenção e 

                                                 
1 Mestranda em Teoria Literária e Crítica da Cultura no PROMEL – Programa de Mestrado em 
Letras, da UFSJ - Universidade Federal de São João del Rei/MG. Bolsista pela Fundação de 
Amparo à Pesquisa do Estado de Minas Gerais (FAPEMIG). Graduada em Direito pela 
Universidade Federal de Ouro Preto (UFOP). Orcid: https://orcid.org/0009-0008-6593-218X. O 
presente trabalho foi realizado com apoio da Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado de Minas 
Gerais (FAPEMIG) e da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior – Brasil 
(CAPES) – Código de Financiamento 001. 

https://orcid.org/0009-0008-6593-218X


(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

8 

inventário. Assim, possuir um inventário seria uma condição para a invenção, 

logo, “não se pode criar (inventar) sem um depósito de memória (inventário)” e 

um depósito pode ser considerado “inventariado” quando as informações estão 

dispostas em “locais” que permitem a sua recuperação (CARRUTHERS, 2011, p. 

37). 

Portanto, os lugares da memória2 ou “lugares mnemônicos” são esquemas 

cognitivos que possibilitam o armazenamento de informações na memória, por 

meio de associações com coisas que existem na realidade, mas esses “lugares” não 

são considerados reais, uma vez que se apresentam como “dispositivos fictícios 

que a própria mente cria para recordar” (CARRUTHERS, 2011, p. 39). 

Nesse sentido, a partir do romance Uma pálida visão dos montes, de 

Kazuo Ishiguro (1990), o presente artigo tem por objetivo analisar a 

representação da memória, mais especificamente, a mimese do processo de 

reconstrução dos lugares da memória, a partir das relações entre memória e 

imaginação, utilizando-se eventos históricos como pano de fundo. Para tanto, 

serão utilizados o conceito de metaficção historiográfica, cunhado por Linda 

Hutcheon (1991), as reflexões sobre identidade cultural propostas por Stuart Hall 

(2006) e os estudos relacionados à memória de Mary Carruthers (2011) e Joel 

Candau (2012) como chave interpretativa do romance. 

Ao recriar o cenário do passado, a partir dos bombardeios de Nagasaki, o 

romance de Kazuo Ishiguro incorpora acontecimentos históricos, suscitando a 

presença de um passado que se faz conhecer por meio de vestígios e, por isso, 

aproxima-se da noção de “metaficção historiográfica” proposta por Linda 

Hutcheon (1991).  

Parte-se da hipótese de que o processo de constituição dos lugares da 

memória permanece em um estado de permanente reconstrução, sempre aberto 

a novas atribuições de sentidos. Além disso, a representação da memória por 

meio da relação entre texto ficcional e os fatos históricos também permite uma 

reflexão crítica sobre o passado e as consequências dos conflitos culturais. 

 

 

                                                 
2 Convencionou-se utilizar o termo “lugar da memória” para diferenciá-lo de “lugar de memória”, 
conceito mais amplo, que define lugar no sentido material, funcional e simbólico, tais como: 
monumento, testamento e um minuto de silêncio (NORA, 1993). 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

9 

1. Memória e imaginação 

 

Uma pálida visão dos montes3,  primeiro romance do escritor nipo-

britânico Kazuo Ishiguro (1990), publicado em 1982, conta a história de Etsuko, 

uma viúva japonesa que vive sozinha na Inglaterra. Ao relembrar seu passado 

traumático no Japão, sob a forma de flashbacks, Etsuko tenta compreender os 

eventos que moldaram sua vida e os motivos que levaram sua filha mais velha, 

Keiko, a cometer suicídio. Desse modo, por meio de suas reminiscências, Etsuko 

tenta reorganizar e reconstruir os eventos do passado e do presente, unindo-os 

em uma narrativa que mescla memória e imaginação (invenção). 

Presume-se que os referentes da história utilizados no romance de 

Ishiguro são reais, porém a narrativa metaficcional conduz o leitor a considerar 

todos os referentes como fictícios (HUTCHEON, 1991). Portanto, a explosão da 

bomba nuclear constitui um evento histórico, um cenário de uma catástrofe real, 

que pode conviver com as personagens ficcionais, pois no contexto do romance 

ambos estariam sujeitos às regras da ficção. Desse modo, não existe nenhuma 

pretensão de que a narrativa de eventos de Nagasaki seja realista ou até mesmo 

fruto da experiência direta do autor, visto que não se trata de um romance 

realista, nem puramente autobiográfico. 

Em agosto de 1945, os Estados Unidos lançaram bombas atômicas nas 

cidades de Hiroshima e Nagasaki, resultando na morte de mais de duzentas mil 

pessoas4. Kazuo Ishiguro nasceu em 1954, na cidade de Nagasaki, e mudou-se 

para a Grã-Bretanha em 1960. Ele não presenciou os bombardeios, portanto, 

grande parte de sua memória sobre o Japão e sobre a Segunda Guerra Mundial 

foi herdada de seus familiares (ISHIGURO, 2017). Desse modo, as lembranças do 

autor aproximam-se do conceito de pós-memória proposto por Marianne Hirsch 

(2008), uma vez que “a conexão da pós-memória com o passado não é realmente 

                                                 
3 Na edição portuguesa do romance utilizada no presente artigo, o título foi traduzido como “As 
colinas de Nagasaki”, porém optei por usar “Uma pálida visão dos montes” como tradução do 
título original “A pale view of hills”. 
 
4 O número real de mortos não é conhecido, mas acredita-se que tenham morrido cerca de 140 
mil pessoas em Hiroshima e 74 mil em Nagasaki. Sobreviventes de Hiroshima e Nagasaki 
lembram o horror de bombas atômicas, BBC News, 2020. Disponível em: https://www.bbc.com/ 
portuguese/internacional-53670979. Acesso em: 02 jan., 2023. 

https://www.bbc.com/%20portuguese/internacional-53670979
https://www.bbc.com/%20portuguese/internacional-53670979


(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

10 

mediada por recordação, mas por investimento imaginativo, projeção e criação5” 

(HIRSCH, 2008, p. 107, tradução minha). 

Pode-se considerar que Ishiguro (1990) estabelece uma literatura marcada 

pela “intertextualidade pós-moderna”, unindo as reminiscências de sua infância 

no Japão, o ataque nuclear e suas vivências na cultura ocidental pós-guerra, como 

“uma manifestação formal de um desejo de reduzir a distância entre o passado e 

o presente” e “também de um desejo de reescrever o passado dentro de um novo 

contexto” (HUTCHEON, 1991, p. 156). 

Segundo Linda Hutcheon (1991, p. 198), “a metaficção historiográfica não 

pretende reproduzir acontecimentos, mas, em vez disso, orientar-nos para os 

fatos, ou para novas direções a tomar, para que pensemos sobre os 

acontecimentos”. Portanto, a partir de um fato real, historicamente delimitado 

no tempo e no espaço, Ishiguro (1990) aborda temas universais, tais como o 

trauma, a culpa e as consequências do nacionalismo extremo e dos conflitos 

culturais entre Ocidente e Oriente. 

No processo de reelaboração de seu passado, Etsuko cria personagens 

imaginárias como forma de distanciar-se das lembranças dolorosas da explosão 

da bomba nuclear, em Nagasaki, e do suicídio da filha mais velha, Keiko. Desse 

modo, Etsuko substitui a si mesma pela amiga Sachiko, a filha Keiko por Mariko 

e seu segundo marido por Frank, formando um processo complexo de 

reconstrução do passado, que envolve memória e imaginação (ISHIGURO, 1990). 

No terceiro capítulo de Uma pálida visão dos montes, a narradora-

personagem, Etsuko, adverte ao leitor sobre a possibilidade de esquecimento e de 

uma provável confusão entre as ideias da memória e da imaginação: “É possível 

que o decurso do tempo tenha afetado a minha memória e tornado os 

acontecimentos nebulosos; é possível que as coisas não tenham se passado 

exatamente da maneira em que hoje me ocorrem” (ISHIGURO, 1990, p. 35). 

Ao diferenciar os conceitos de memória e imaginação, David Hume (2009) 

afirma que, em regra, as ideias da memória possuem cores muito mais vivas e 

seriam mais fortes que as ideias da imaginação. Porém, é possível que as ideias 

provenientes da memória se tornem “fracas e pálidas” de tal modo que não 

conseguimos diferenciá-las da fantasia. Inversamente, “uma ideia da imaginação 

                                                 
5  No original: “Postmemory’s connection to the past is thus not actually mediated by recall but 
by imaginative investment, projection, and creation”. 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

11 

pode adquirir tal força e vividez que chega a passar por uma ideia da memória, 

simulando seus efeitos sobre a crença e o juízo” (HUME, 2009, p. 115). 

Seguindo essa linha de raciocínio proposta por Hume (2009), Etsuko 

narra alguns eventos, que são fruto de sua imaginação, como se de fato tivessem 

ocorrido, quando afirma que recorda “com vivacidade” uma conversa com a 

personagem imaginária Sachiko. (ISHIGURO, 1990, p. 86).  Além disso, Etsuko 

esboça uma certa confusão entre memória e imaginação, quando afirma que a 

memória não é muito confiável, pois pode ser “colorida pelas circunstâncias”, e 

que gostaria de persuadir a si mesma para substituir as imagens desagradáveis 

de sua mente por “algo completamente diferente — algo muito mais intenso e 

vívido — que os inúmeros devaneios que flutuam na imaginação em certas horas 

longas e vazias” (ISHIGURO, 1990, p. 135). 

Sabe-se que o esquecimento que permite a sobrevivência pode 

“enfraquecer o sentimento de identidade” (CANDAU, 2012, p. 154). No entanto, 

paradoxalmente, a amnésia pode ser uma forma de proteção, uma vez que 

modificar o passado antes de transmiti-lo, muitas vezes, é considerada uma 

condição “necessária para permitir a emergência de uma nova identidade” 

(CANDAU, 2012, p. 130). Assim, o surgimento de uma nova identidade seria 

possível por meio do esquecimento de si, pela morte da antiga identidade. No 

romance, a misteriosa mulher que Mariko conheceu quando pequena, mas que 

agora estava morta, representa a “crise de identidade” de Etsuko (HALL, 2006, 

p. 7).  

Assim como o processo de globalização permite que as identidades se 

tornem “desvinculadas — desalojadas — de tempos, lugares, histórias e tradições 

específicos” e possam “flutuar livremente" (HALL, 2006, p. 75), também 

poderíamos considerar que o processo de esquecimento permite uma 

desvinculação do passado, que contribui para a formação de novas identidades. 

O esquecimento pode ocorrer por meio do “recobrimento” ou da 

“substituição mnemônica intencional”, conforme explica Carruthers (2011, p. 

92). Portanto, Etsuko pode ter esquecido intencionalmente, a partir do momento 

em que decide “expor, inventando, se necessário, um pedaço de passado moldado 

às medidas do presente” (CANDAU, 2012, p. 122). Assim, a invenção de Sachiko 

e Mariko pode ser interpretada como uma forma pela qual Etsuko tenta 

desvencilhar-se do trauma da guerra, da culpa pelas escolhas erradas do passado 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

12 

e dos maus-tratos que praticou contra Keiko, simbolizados pelas agressões contra 

os gatinhos de estimação da menina.  

Etsuko poderia ser uma narradora não confiável que, deliberadamente, 

ocultou ou modificou alguns fatos de sua história pessoal com o objetivo de 

libertar-se do passado, adequar sua identidade à cultura ocidental e seguir em 

frente, para manter sua nova família unida. Nesse sentido, a narradora-

personagem também poderia representar, de modo mais amplo, como ocorre a 

manipulação da memória institucional que “permite construir passados 

alternativos, mais úteis e convenientes” (CANDAU, 2012, p. 166). 

Por outro lado, existe a possibilidade de um esquecimento não intencional, 

visto que as experiências traumáticas da guerra e do suicídio da filha podem ter 

causado em Etsuko um transtorno de estresse pós-traumático, que tem como 

sintoma a reexperimentação do trauma: o surgimento de sonhos recorrentes, 

recordações intrusivas, revivência ilusória e episódios dissociativos em 

flashbacks. A amnésia também atua, em conjunto com os demais sintomas 

dissociativos, como uma forma de defesa que bloqueia as memórias do trauma 

(GRÉGIO, 2005). 

Ao longo da narrativa, Etsuko menciona pesadelos e sonhos recorrentes 

com uma garota do parque. Em uma passagem ela afirma “nunca vi o quarto de 

Keiko em Manchester, o quarto em que ela morreu” (ISHIGURO, 1990, 46), por 

isso é possível que Etsuko esteja revivendo de forma ilusória o suicídio de Keiko, 

quando diz ter lembranças sobre a filha enforcada no quarto. Portanto, a 

estrutura do texto de Ishiguro (1990) também poderia ser interpretada como uma 

representação de episódios dissociativos em flashbacks, que intercala os eventos 

do presente e do passado, mesclando ideias da memória e da imaginação como 

uma forma de ela proteger-se dos eventos traumáticos. 

Assim como os lugares da memória podem ser entendidos como um lugar 

onde a memória trabalha, os lugares do esquecimento ou “lugares de amnésia” 

são aqueles “onde somente o esquecimento trabalhou, dado que a lembrança era 

muito pesada para ser carregada” (CANDAU, 2012, p. 157). Nesse sentido, o 

esquecimento é um processo que concede alívio às lembranças traumáticas e uma 

certa estabilidade à identidade, conforme ensina Joel Candau: 

A memória esquecida, por consequência, não é sempre um 
campo de ruínas, pois ela pode ser um canteiro de obras. O 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

13 

esquecimento não é sempre uma fragilidade da memória, um 
fracasso da restituição do passado. Ele pode ser o êxito de uma 
censura indispensável à estabilidade e à coerência da 
representação que um indivíduo ou os membros de um grupo 
fazem de si próprios (CANDAU, 2012, p. 127). 

 

A metáfora do “canteiro de obras” remete à ideia de algo que está em 

construção. Portanto, os lugares da memória não seriam imutáveis, mas estariam 

sujeitos a construções e reconstruções que permitem dar novos sentidos ao 

passado, pois, conforme Pierre Nora (1993, p. 27), o lugar da memória seria um 

“lugar duplo”, que é “fechado sobre si mesmo, fechado sobre a sua identidade” e, 

ao mesmo tempo, segue “constantemente aberto sobre a extensão de suas 

significações”. 

Não é possível definir se os processos de dissociação ou de esquecimento 

ocorreram de modo involuntário, em virtude do trauma, ou se Etsuko 

deliberadamente decidiu criar as figuras imaginárias de Sachiko, Keiko e Frank 

para tentar esquecer seu passado, visto que “a memória da tragédia muitas vezes 

é pesada demais para carregar” (CANDAU, 2012, p. 155), ou ainda, se Etsuko usou 

da imaginação para relembrar o passado, mesmo que modificado pelas 

circunstâncias, pois, paradoxalmente, também existe uma “necessidade de 

recordar, mesmo que apenas para que não nos tornemos seres ‘pobres e vazios’ ” 

(CANDAU, 2012, p. 126). 

  

2. Memória e culpa 

 

Em uma entrevista, Ishiguro (2017) afirmou ter grande interesse nas 

questões relacionadas à memória e, por isso, escreveu diversos romances que 

retratam personagens que precisam lidar com memórias suprimidas e 

sentimento de culpa ou arrependimento por terem apoiado causas, ou terem 

tomado decisões que ocasionaram graves consequências para a própria vida e 

para a sociedade. Ademais, suas obras também trazem reflexões sobre como as 

pessoas e as nações lutam com suas memórias sombrias ou vergonhosas e como 

as tensões permanecem, visto que “as pessoas não vão esquecer as atrocidades do 

passado” (ISHIGURO, 2017, sem paginação). Em Uma pálida visão dos montes, 

as questões relacionadas à memória e à culpa são abordadas por duas 

personagens: Etsuko e seu sogro, Ogata-san. 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

14 

 Segundo Joel Candau (2012, p. 125), “a memória, com frequência, recusa 

a calar-se”, pois ela é onipresente, invasora e permanece com uma angústia que 

está sempre à espreita. Nessa mesma esteira, Cláudia Grégio (2005, p. 33) afirma 

que “as recordações do trauma não são aceitas e nem integradas à história 

pessoal, tornando-se um passado paralelo ao passado pessoal”, assim, as 

lembranças traumáticas fragmentadas retornam como “pensamentos intrusivos, 

numa tentativa de reintegração”. Portanto, Etsuko pode ter inventado a história 

de Sachiko de modo paralelo ao seu passado, como um novo lugar da memória 

para depositar os momentos mais sombrios e dolorosos de sua vida, pois parece 

não aceitar que determinados fatos façam parte de sua história pessoal.  

Apesar de estabelecer uma narrativa aparentemente coerente, Etsuko 

comete alguns atos falhos ao longo de seu relato, possivelmente motivados pelo 

sentimento de culpa, visto que se sente responsável pelo suicídio de sua filha mais 

velha, Keiko. Enquanto narra uma conversa com Sachiko sobre a pequena 

Mariko, por exemplo, é possível perceber a existência de recordações intrusivas, 

pois há uma mudança brusca no enredo, conectando o passado ao presente, e 

memórias involuntárias de Etsuko invadem a narrativa, fazendo-a revelar: 

“atualmente, arrependo-me das atitudes que tomei em relação a Keiko” 

(ISHIGURO, 1990, p. 75). 

De acordo com Sigmund Freud (2014, p. 50) “a repressão da intenção de 

dizer algo é condição imprescindível para que o lapso verbal ocorra”. Apesar de 

ter criado, voluntária ou involuntariamente, a figura imaginária de Sachiko para 

tentar revelar fatos sobre seu próprio passado, a repressão ou recalque da 

memória de Etsuko permanece atuando como forma de bloqueio da narrativa. 

Em diversas passagens, Sachiko afirma, repetidamente, que não tem nada a 

esconder, que não tem nada do que se envergonhar e que Etsuko seria uma mãe 

esplêndida (ISHIGURO, 1990). Porém, fica evidente que Etsuko, ainda que 

inconscientemente, sente vergonha por suas escolhas passadas, sente que não foi 

uma boa mãe para Keiko, por isso diz repetidas vezes o oposto do que pensa e 

sente. Segundo a filósofa Jeanne Marie Gagnebin (2006, p. 99), “é próprio da 

experiência traumática essa impossibilidade do esquecimento, essa insistência na 

repetição”.  

Considerando-se que os sentidos de uma cultura nacional estão contidos 

“nas estórias que são contadas sobre a nação, memórias que conectam seu 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

15 

presente com seu passado e imagens que dela são construídas” (HALL, 2006, p. 

51), em Uma pálida visão dos montes, as memórias de Etsuko também deixam 

transparecer as impressões estereotipadas que seu segundo marido e sua filha 

Nikki têm dos orientais, sobretudo dos japoneses: 

 

[...] ela faz uma ideia muito vaga daquilo que na realidade se 
passou naqueles últimos dias em Nagasaki. Suponho que ela 
construiu uma imagem a partir daquilo que o pai lhe contou. É, 
pois, inevitável que tal imagem tenha as suas inexatidões. Até 
porque, na verdade, e apesar dos notáveis artigos que escreveu 
sobre o Japão, o meu marido nunca compreendeu a nossa 
cultura, muito menos um homem como Jiro (ISHIGURO, 1990, 
p. 77). 

 

Em seu estudo sobre o orientalismo, Edward Said (1990) explica como um 

exercício de uma força cultural, o Ocidente designava o Oriente a partir de 

generalizações dos aspectos geográficos, morais e culturais. Nesse sentido, 

observamos a forte influência do orientalismo no discurso do segundo marido de 

Etsuko, um jornalista de origem britânica, que reputa a causa do suicídio de Keiko 

à sua origem oriental, pois ele afirmava que “Keiko era uma pessoa difícil por 

natureza” e “insinuava que Keiko herdara do pai o seu feitio” (ISHIGURO, 1990, 

p. 80). 

Não há uma explicação clara sobre a morte de Jiro, pai de Keiko, porém, a 

partir das afirmações de Etsuko sobre os “planos de Jiro” (ISHIGURO, 1990, p. 

117), sobre o fato de ele considerar que qualquer ataque ao nome da família 

deveria ser “tratado com firmeza e prontidão” (ISHIGURO, 1990, p. 106) e que 

ele seria responsável pela natureza suicida de Keiko, podemos inferir que Jiro, 

provavelmente, se voluntariou como kamikaze durante a Segunda Guerra 

Mundial. Tal possibilidade reveste-se de mais plausibilidade se levarmos em 

consideração que um elemento importante da cultura japonesa, o bushidô, 

conjunto de ensinamentos destinados aos samurais, tornou-se parte da ideologia 

do Estado militarista japonês, a prática do seppuku, suicídio honroso praticado 

pelos samurais, o que veio a se tornar o fundamento para o surgimento dos pilotos 

suicidas, popularmente conhecidos como kamikazes, em sua maioria jovens 

universitários que eram convocados para morrer de forma gloriosa e salvar o 

Japão dos estadunidenses, que eram considerados “bárbaros sem cultura que 

acabariam com o país” (MARTON, 2019, sem paginação). 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

16 

Nos países ocidentais, a imprensa veiculava a imagem dos kamikazes 

como fanáticos que morriam pelo imperador. Também havia a crença de que os 

japoneses não se renderiam e lutariam até que o último de seus combatentes 

caísse morto, e essa foi uma das justificativas para o uso das bombas atômicas 

(MARTON, 2019). Apesar da existência de uma ideologia de obediência ao 

imperador, a propaganda militar do Exército Imperial de que os japoneses 

capturados pelos estadunidenses seriam torturados e violentados contribuiu para 

que a população optasse pela morte como forma de salvação. Assim, “homens 

golpeavam suas esposas” e “fortes matavam os fracos”, pois sentiam que “estavam 

fazendo isso por amor e compaixão” (YALMAN; BARTLIT, 2016, sem paginação). 

Consequentemente, a incompreensão da cultura japonesa por parte do mundo 

ocidental contribuiu para a ocorrência de uma das maiores tragédias da 

humanidade, que custou a vida de milhares de pessoas. 

Nesse sentido, testemunhos de sobreviventes demonstram que muitos 

pilotos não se sacrificaram pelo imperador, mas tinham como objetivo acabar 

com a guerra e salvar suas famílias. Ademais, alguns kamikazes eram “inimigos 

declarados do sistema político do Japão” (MARTON, 2019, sem paginação), o que 

parece ser o caso de Jiro, visto que ele discordava de alguns aspectos do sistema 

educacional de sua juventude, como, por exemplo, o fato de terem ensinado que 

enquanto nação eram “divinos e superiores” (ISHIGURO, 1990, p. 57).  

Apesar de não concordar com as afirmações do marido britânico acerca da 

cultura japonesa e do suicídio de sua filha, Etsuko confessa: “pouco fiz para o 

contradizer, pois era a explicação mais fácil, que a culpa era de Jiro e não nossa” 

(ISHIGURO, 1990, p. 80). Por isso, a culpa de Etsuko torna-se ambivalente: 

sente-se culpada por não ter se manifestado contra o discurso preconceituoso do 

marido acerca da cultura e da identidade japonesa e, ao mesmo tempo, sente-se 

culpada por ter transmitido a Keiko a cultura e os valores japoneses. Por isso, ela 

escolheu um nome de origem ocidental para a segunda filha, Nikki, de modo a 

dar-lhe a oportunidade de ter um destino diferente da irmã. Simbolicamente 

parece haver uma tentativa de evitar a “perpetuação da herança” (HALL, 2006, 

p. 58) da cultura japonesa, para garantir uma melhor adaptação da filha à cultura 

britânica.  

As memórias de Etsuko também lançam luzes sobre a trajetória de vida de 

seu sogro, Ogata-san, e a culpa que ele carrega pelas consequências de seu 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

17 

nacionalismo extremo e de suas ações como diretor de escola, visto que ele era 

simpatizante do nacional-socialismo. Vale recordar que, em 1936, o Japão 

tornou-se aliado da Alemanha nazista ao assinar o Pacto Anti-Comintern, 

direcionado contra a União das Repúblicas Socialistas Soviéticas (HOBSBAWM, 

1995). 

No momento em que Ogata-san está no Parque da Paz, diante do 

monumento construído em memória das vítimas do bombardeio de Nagasaki, 

Etsuko percebe uma mudança no semblante do sogro e afirma que ele parecia 

estar “com um ar muito culpado” (ISHIGURO, 1990, p. 118). Em seguida, durante 

uma breve conversa com o jovem professor Shigeo Matsuda, é revelado que, em 

1938, Ogata-san fora responsável pela demissão e prisão de professores que 

manifestaram oposição ao sistema educacional do império japonês. 

Shigeo Matusda representa os cidadãos que não se furtam a uma análise 

crítica do passado, apesar do esforço nacionalista de construir uma memória 

oficial para encobri-lo: 

 

No seu tempo ensinavam-se coisas terríveis às crianças no Japão. 
Ensinavam mentiras muito prejudiciais. E o pior de tudo era que 
lhes era ensinado a não perceber as coisas, a não questionar. E 
foi por isso que o país foi arrastado para a pior catástrofe de toda 
a sua história. [...] Não duvido que fossem sinceros e 
trabalhadores. Nem por um instante pus isso em causa. Mas 
acontece que suas energias foram mal dirigidas, foram 
orientadas no sentido errado. Não era para lhe dizer isso, mas 
receio ser esta a verdade. Mas agora tudo isso já pertence ao 
passado, e só temos de agradecer que assim seja. [...] Ogata-San, 
seja sincero consigo mesmo. No mais fundo de si mesmo deve 
saber que aquilo que estou a dizer é verdade. E para ser justo, 
acho que você não deve ser censurado por não se ter apercebido 
das reais consequências das suas ações. Nessa altura muito 
poucos homens perceberam onde tudo isso levaria, e esses 
homens foram presos por dizerem o que pensavam. Mas agora 
são livres e conduzir-nos-ão a uma nova alvorada (ISHIGURO, 
1990, p. 125-126). 
 

Durante quase todo o romance, Ogata-san permanece em uma espécie de 

estado de negação, recusa-se a refletir sobre o passado e afirma, com veemência, 

que trabalhou arduamente para "garantir que os valores corretos fossem 

preservados e transmitidos", ele parece não sentir arrependimento ou, pelo 

menos, ainda não havia percebido as “reais consequências das suas ações 

passado”, conforme pontua Shigeo Matsuda (ISHIGURO, 1990, p. 126).  



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

18 

Apesar de não esboçar claramente um arrependimento, em alguns 

momentos o sentimento de culpa de Ogata-san escapa pelas frestas da sua velha 

armadura idealista e ele demonstra uma certa insegurança quando declara: 

“Suponho que em tempos também já fui assim. Muito seguro das minhas 

opiniões" (ISHIGURO, 1990, p.127). O silêncio ou a negação nem sempre são 

indicativos de esquecimento, pois as lembranças aparentemente esquecidas 

permanecem reservadas no subconsciente e constituem uma “força perigosa e 

imprevisível que pode vir a assolar a identidade do sujeito se, por azar, ele baixar 

a guarda e enfraquecer suas resistências” (CANDAU, 2012, p. 128). 

Assim, o romance Uma pálida visão dos montes, como o próprio título 

sugere, demonstra um cenário pálido e nebuloso do passado, onde o leitor não 

tem certeza de quais eventos seriam provenientes da memória da narradora-

personagem e quais seriam imaginados por ela. Desse modo, Ishiguro (1990) 

constrói uma narrativa que representa o complexo processo de constituição e 

reconstrução dos lugares da memória de uma personagem que está em busca de 

novos sentidos para o seu passado, de uma forma de superar o trauma e a culpa 

e, assim, reconstruir sua vida.  

 

Considerações finais 

 

A partir do romance Uma pálida visão dos montes, de Kazuo Ishiguro 

(1990), o presente artigo teve por objetivo analisar a representação da memória, 

mais especificamente, a mimese do processo de reconstrução dos lugares da 

memória, a partir das relações entre memória e imaginação. 

Pode-se afirmar que Ishiguro construiu uma obra literária que pode ser 

enquadrada no gênero metaficção historiográfica, posto que une as 

reminiscências de sua infância no Japão, os eventos da Segunda Guerra Mundial 

e suas vivências na cultura ocidental pós-guerra, para reescrever o passado dentro 

de um novo contexto, de modo a proporcionar reflexões sobre os acontecimentos 

passados e abordar temas universais, tais como o trauma, a culpa e as 

consequências do nacionalismo extremo e dos conflitos culturais entre Ocidente 

e Oriente. 

A forma como Ishiguro constrói a narrativa não permite definir 

exatamente quais eventos narrados por Etsuko são provenientes da memória da 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

19 

personagem e quais foram inventados, uma vez que memória e imaginação estão 

intimamente ligadas, em uma trama sutil e complexa. Etsuko poderia ser uma 

narradora não confiável, que deliberadamente criou personagens como forma de 

desvencilhar-se do trauma da guerra, da culpa pelas escolhas do passado, para 

adequar sua identidade à cultura ocidental e reconstruir uma nova vida na 

Inglaterra. Por outro lado, o bombardeio nuclear em Nagasaki e o suicídio da filha 

podem ter transformado Etsuko em uma personagem profundamente 

traumatizada que, mesclando ideias da memória com a imaginação, vive entre a 

necessidade de lembrar e o desejo de esquecer, numa tentativa de proteger-se dos 

eventos traumáticos e garantir estabilidade à sua identidade. 

Portanto, assim como o processo de constituição dos lugares da memória 

permanece em um estado de permanente reconstrução, sempre aberto a novas 

atribuições de sentidos, o romance Uma pálida visão dos montes também 

permanece aberto a diferentes interpretações e a novos sentidos. 

Ademais, o romance traz reflexões sobre a importância de rememorar as 

consequências do nacionalismo extremo, da incompreensão das identidades 

nacionais e da polarização entre Oriente e Ocidente. Os conflitos 

socioeconômicos e culturais entre as nações têm ocasionado grandes tragédias, 

como os bombardeios nucleares de Hiroshima e Nagasaki. Por isso, devem ser 

lembrados e discutidos de forma crítica para que não sejam repetidos no futuro. 

 

Referências 

 

ALVES, Fernanda Mota; SOARES, Luísa Afonso; RODRIGUES, Cristiana 
Vasconcelos (org.). Introdução. In: ALVES, Fernanda Mota; SOARES, Luísa 
Afonso; RODRIGUES, Cristiana Vasconcelos (org.). Estudos de Memória: teoria 
e análise cultural. São Paulo: Edições Húmus, 2016. p. 7-13. 
 
CANDAU, Joel. Memória e Identidade. Tradução: Maria Letícia Ferreira. São 
Paulo: Contexto, 2012. 
 
CARRUTHERS, Mary. Técnica do pensamento: meditação, retórica e a 
construção de imagens (400-1200). Tradução: José Emílio Maiorino. Campinas: 
Editora Unicamp, 2011. 
 
FREUD, Sigmund. Obras completas, volume 13: Conferências introdutórias à 
psicanálise (1916-1917). Tradução: Sergio Tellaroli. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2014. 
 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

20 

GAGNEBIN, Jeanne Marie. Lembrar Escrever Esquecer. São Paulo: Editora 34, 
2006. 
 
GRÉGIO, Cláudia. Antes e depois do trauma: vivência traumática e o mundo 
presumido. 2005. 266 f. Dissertação (Mestrado) - Curso de Psicologia Clínica, 
PUC, São Paulo, 2005. Disponível em: https://bdtd.ibict.br/vufind/Record/ 
PUC_SP-1_0e0e45714f92587836cd36988 e15e40d. Acesso em: 11 jan. 2023. 
 
HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 11ª ed. Tradução: 
Tomaz Tadeu da Silva, Guacira Lopes Laura. Rio de Janeiro: DP&A, 2006. 
 
HIRSH, Marianne. The Generation of Post-memory. Poetics Today, v. 29, n. 1, 
2008, p. 28-103. 
 
HOBSBAWM, Eric. Era dos Extremos: o breve século XX 1914-1991. Tradução: 
Marcos Santarrita. São Paulo, Companhia das Letras, 1995. 
 
HUME, David. Tratado da natureza humana: uma tentativa de introduzir o 
método experimental de raciocínio nos assuntos morais. Tradução: Débora 
Danowski. 2º. ed. São Paulo: UNESP, 2009. 
 
HUTCHEON, Linda. Poéticas da pós-modernidade: história, teoria, ficção. 
Tradução: Ricardo Cruz. Rio de Janeiro: Imago, 1991. 
 
ISHIGURO, Kazuo. Biographical. Nobel Prize Outreach, 2017. Disponível em: 
https://www.nobelprize.org/prizes/literature/2017/ishiguro/biographical/. 
Acesso em: 05 jan. 2023. 
 
ISHIGURO, Kazuo. As colinas de Nagasaki. Tradução: Gabriela Gonçalves. 
Lisboa: Editora Relógio d’Água, 1990. 
 
MARTON, Fábio. A mente do kamikaze. 2019. Aventuras na História. Disponível 
em: https://aventurasnahistoria.uol.com.br/noticias/reportagem/historia-
kamikazes -japao.phtml. Acesso em: 10 jan. 2023. 
 
NORA, Pierre. Entre Memória e História: a problemática dos lugares. Tradução: 
Yara Aun Khoury. Projeto História: Revista do Programa de Estudos Pós-
Graduados de História, [S. l.], v. 10, 1993. Disponível em: 
https://revistas.pucsp.br/index.php /revph/article/view/12101. Acesso em: 07 
jan. 2023. 
 
NÜNNING, Ansgar. A “verdade da memória” e o “frágil poder da memória”: a 
literatura como meio de explorar ficções e enquadramentos da memória. In: 
ALVES, Fernanda Mota; SOARES, Luísa Afonso; RODRIGUES, Cristiana 
Vasconcelos (org.). Estudos de Memória: teoria e análise cultural. São Paulo: 
Edições Húmus, 2016. p. 219-241. 
 
SAID, Edward. Orientalismo: o oriente como invenção do ocidente. Tradução: 
Tomás Rosa Bueno. São Paulo: Companhia das Letras, 1990. 
 

https://bdtd.ibict.br/vufind/Record/%20PUC_SP-1_0e0e45714f92587836cd36988%20e15e40d
https://bdtd.ibict.br/vufind/Record/%20PUC_SP-1_0e0e45714f92587836cd36988%20e15e40d
https://revistas.pucsp.br/index.php


                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

21 

YALMAN, Richard. BARTLIT, Nancy. Japanese Mass Suicides, 2016. Atomic 
Heritage Foundation. Disponível em: https://ahf.nuclearmuseum.org/ahf/ 
history/japanese-mass-suicides/. Acesso em: 10 jan. 2023.

https://ahf.nuclearmuseum.org/ahf/


(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

22 

Assimilação e subalternidade feminina em A confissão da 

leoa e Mulheres de cinzas, de Mia Couto 

 

Gessylene Adriely Lemos Brasil1 

 
Introdução 

 

No cenário sociopolítico da pós-modernidade, as reflexões sobre 

identidade e gênero englobam diversas áreas acadêmicas, como a antropologia, 

filosofia, psicologia, sociologia, artes, entre outras. Apesar desses conceitos 

serem amplamente estudados, foi a partir do século XX que as epistemologias 

prevalecentes passaram a ser questionadas. A presença de repertórios culturais 

compostos por pensamentos que apresentam uma perspectiva eurocêntrica 

revela uma lógica epistemológica que foi elaborada de forma ideológica e 

histórica na Europa, o que excluí as produções teóricas e artísticas que não são 

ocidentais. Para exemplificar essa problemática, as literaturas pós-coloniais dos 

países africanos enfrentam o desafio de impor-se como uma obra autêntica e não 

como uma imitação do padrão ocidentalocêntrico, e é nesse campo ficcional que 

é possível analisar a existência de um “sistema mundo europeu/euro-norte-

americano moderno/capitalista/colonial/patriarcal” (Grosfoguel, 2008, p. 113). 

Assim, as produções literárias demonstram como o saber social, cultural, 

econômico e científico é transmitido por meio de um discurso que ainda possui 

marcas da colonização, que geram discriminações raciais, étnicas, de classe e de 

gênero. 

Mesmo que o colonialismo tenha, politicamente, terminado, a exploração 

de diversos territórios propiciou não apenas relações de poder desiguais, como 

também causou impacto nas identidades (OCHENI, NWANKWO, 2012). Dessa 

forma, o contato com o colonizador formou indivíduos que foram obrigados a 

viver no entrelugar entre duas culturas, duas línguas e dois mundos. 

                                                 
1 Mestranda de Estudos Literários no Programa de Pós-Graduação em Letras e Linguística da 
UERJ. Especialista em Língua Portuguesa e Literatura aplicada ao Ensino pela Faculdade Ibra de 
Brasília (FABRAS). Graduada em Letras - Português pela Universidade Federal Fluminense. E-
mail: gessylenelbr@gmail.com. ORCID: 0009-0009-0764-0629. O presente estudo foi 
financiado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior - Brasil 
(CAPES) - Código de Financiamento 001. 
 

mailto:gessylenelbr@gmail.com
mailto:gessylenelbr@gmail.com


                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

23 

Autor de diversas obras literárias premiadas que expõem as 

consequências das práticas coloniais que chegam até a contemporaneidade, Mia 

Couto é filho de emigrantes portugueses e nasceu na cidade de Beira, em 

Moçambique. Ganhador do Prêmio Camões em 2013 e do Neustadt 

International Prize of Literature em 2014, Couto é reconhecido por produzir 

obras que mostram o território moçambicano afetado não apenas pela 

vulnerabilidade econômica do país, bem como também relatam “(...) questões 

ligadas à identidade de um povo, ou melhor, de múltiplos povos integrados 

numa nação-a-ser” (ROTHWELL, 2014, p.9). 

Como a colonização aplicada por Portugal marginalizou os diversos 

grupos étnicos moçambicanos e buscou apagar progressivamente sua história e 

costumes para impor a sua ideologia, valores, crenças e a sua língua, as 

narrativas miacoutianas funcionam como instrumento de transgressão do olhar 

ocidental sobre esse território por meio da descolonização da literatura 

eurocêntrica. Em suas obras literárias, o escritor denuncia que a emancipação 

da coroa portuguesa não significou a libertação completa do colonialismo. Ao 

adotar a estratégia literária de apropriar-se da língua do dominador para 

alcançar o maior número de leitores possíveis, Couto resgata a origem 

moçambicana por meio dos mitos, lendas e crenças, além de buscar uma 

reelaboração identitária dessa nação que conquistou sua independência de 

forma tardia. 

Baseada em uma experiência real de Mia Couto em uma aldeia onde 

aconteceram ataques de leões, a obra A confissão da leoa foi lançada em 2012. 

O livro é narrado em primeira pessoa por dois personagens principais: 

Mariamar, que relata a angústia e a dor de ser uma mulher em uma aldeia 

chamada Kulumani, controlada por uma forte tradição machista e patriarcal, e 

pelo diário do Arcanjo Baleiro, que foi contratado para abater os leões que 

aterrorizavam o local onde Mariamar mora. Entretanto, curiosamente, esses 

felinos tinham apenas um alvo no território: as mulheres. Por meio de uma 

história onde as linhas entre realidade e fantasia são entrelaçadas, a narrativa 

reflete sobre a condição da mulher moçambicana em que a repressão e a 

violência são validadas por motivos tradicionalistas. 

Outra produção literária de Mia Couto em que a inferiorização do gênero 

feminino é retratada é na obra Mulheres de Cinzas, publicado em 2015 e é o 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

24 

primeiro livro da trilogia As Areias do Imperador. É narrado em primeira 

pessoa por Imani — nome que literalmente significa “ninguém” na língua da 

aldeia ficcional denominada Nkokolani — e também pelas cartas do sargento 

português Germano de Melo, militar que solicita que a moça seja a sua tradutora 

durante a sua missão no local, já que a jovem era fluente em português. Em um 

momento político-social tenso, onde os conflitos entre o Império de Gaza e a 

coroa portuguesa no fim do século XIX destroem vários territórios 

moçambicanos, Couto resgata o passado do país pela perspectiva daqueles que 

foram oprimidos pelo cânone europeu ao dar espaço, mesmo que na esfera 

literária, aos sujeitos marginalizados. 

Mariamar e Imani são protagonistas femininas que se deparam com 

questões de identificação e subalternidade. Ambas são mulheres negras de 

famílias assimiladas que estão diante de um sistema em que ser do gênero 

feminino é sinônimo de dor e submissão. Além de lidarem com a hibridez de 

suas identidades, elas também são afetadas pela dupla colonização (BONNICI, 

2005), onde a opressão é decorrente de serem mulheres e negras, além de 

também enfrentarem o patriarcado na aldeia em que vivem.  

Em um ambiente em que a violência física, epistêmica, e linguística estão 

presentes para que o domínio colonial seja perpetuado, a assimilação das 

personagens, que é um processo caracterizado “quando os indivíduos não 

desejam manter sua herança cultural e procuram interagir com outras culturas” 

(BERRY, 2004, p.34), pode ser observada como uma imposição do ambiente 

colonial, como também a tentativa de submeter totalmente o colonizado aos 

ideais portugueses. Contudo, essa estratégia não é efetiva, pois Mariamar e 

Imani não realizam essa mudança de forma completa: como as personagens são 

mulheres, negras e africanas, não é possível apagar totalmente as suas origens. 

Logo, a assimilação nunca será completa. Ademais, também pelo fato de serem 

mulheres africanas, elas sempre serão subalternizadas pelos lusos.  

Com base nisso, este artigo visa utilizar os estudos de Berry (2004), 

Bonnici (2005), Spivak (2010), entre outros teóricos, como suporte 

metodológico para analisar a problemática de assimilação e subalternidade 

feminina em A confissão da leoa e Mulheres de cinzas por meio de uma 

perspectiva pós-colonial. Buscamos analisar as protagonistas Mariamar e Imani 

e estabelecer paralelos entre as duas obras literárias para demonstrar como a 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

25 

assimilação afeta a identidade das personagens e como a subalternidade, 

potencializada pelo legado da colonização, atua no silenciamento, naturalização 

da violência e submissão dessas mulheres. 

 

1. Assimilação, tradição e identidade 

 

Em A confissão da leoa, a narrativa revela como as práticas culturais e 

sociais geram a subalternidade e o impacto do colonialismo no tratamento da 

mulher moçambicana que, mesmo após a independência do país, continua 

sendo oprimida por meio da tradição local. O olhar sensível de Mariamar 

denuncia o sofrimento das mulheres moçambicanas na aldeia de Kulumani. 

Essa marginalização do feminino, com base na história, ancestralidade e política 

do território, possibilita a reflexão sobre como a violência contra a mulher é 

legitimada por meio de uma organização criada e reproduzida pela cultura, 

religiosidades e crença de um povo. 

Assim como Mariamar reflete sobre a repressão das mulheres da aldeia 

por um sistema patriarcal e cultural mesmo após o fim da era colonial, já que lhe 

é imposta uma submissão ao gênero masculino, Imani de Mulheres de Cinzas 

também demonstra ser consciente dos abusos que tanto os grupos colonizadores 

quanto os homens das aldeias praticam contra as mulheres, só que ela revela 

como essa hierarquia já era dominante desde o século XIX. Conforme Bonnici 

argumenta (2005), 

 

Há um paralelismo entre o patriarcalismo e o imperialismo 
porque analogicamente os dois dominam respectivamente a 
mulher e o colonizado. Há muita semelhança entre a 
experiência da mulher no patriarcalismo e a experiência do 
sujeito colonizado, contra os quais o feminismo e o pós-
colonialismo reagem [...] (BONNICI, 2005, p.29) 

 

Como “o objetivo dos discursos pós-coloniais e do feminismo é a 

integração da mulher marginalizada à sociedade” (BONNICI, 2012, p.25), a 

produção literária pós-colonial de Couto explora uma época em que a mulher 

era inferiorizada tanto pela sua própria etnia quanto pela colonização 

portuguesa, por meio da perspectiva do sujeito colonizado, silenciado pelo 

colonizador.  



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

26 

Em relação ao feminismo, compreendemos que a crítica da literatura pós-

colonial, junto com a teoria feminista, trouxe visibilidade para as diversas 

problemáticas dos indivíduos marginalizados que foram excluídos 

historicamente das estruturas de poder. Diante disso, apesar do movimento 

feminista ser um fenômeno político-social do Ocidente e, em seus primórdios, 

não ter englobado as questões das mulheres não-brancas e não-ocidentais, a 

escrita sobre a violência contra a mulher na literatura pós-colonial, ainda que 

produzida por um homem, possibilita uma denúncia das graves consequências 

não apenas do imperialismo e colonialismo no indivíduo colonizado, mas 

também do poderio masculino misógino e patriarcal em outras culturas e 

tradições. 

Ao analisarmos a estrutura social de Moçambique, compreendemos que, 

no país, diversos grupos étnicos coexistem. É, portanto, um território 

pluricultural e multilíngue onde diversas crenças, religiões e costumes estão 

presentes. Conforme Garcia (2012) comenta, o país é composto por muitas 

nações que são unidas por uma tradição. 

 

Moçambique é uma nação de muitas nações. É uma nação 
supranacional. E isso deve conviver perfeitamente dentro do 
espaço moçambicano. [...] fala-se muito de Moçambique como 
mosaico multicultural mas, no fundo, constantemente nos 
fazem lembrar que a única raiz da nossa moçambicanidade é a 
tal tradição. Ora essa mesma tradição é muito curiosa: [...] 
ninguém a sabe definir exatamente (GARCIA, 2012, p. 400; 
413). 

 

Ao pensarmos sobre o conceito de tradição e como ela atua nessas 

sociedades que são tão plurais e distintas, foi necessário definir esse conceito 

antes de compararmos as personagens Mariamar e Imani das produções 

miacoutianas. Para Max Weber, mencionado por Silva e Silva (2009, p.45), a 

tradição é um ato puramente social, que se traduz em formas que os sujeitos 

adotam no coletivo que são orientadas pelo costume, pela crença daquele hábito 

ter sido perpetuado de forma corrente. Assim, o determinado grupo costuma 

não questionar essas normas. Já para Hobsbawn e Ranger (2002), a tradição é 

caracterizada como um sistema de atos simbólicos e ritualísticos, que é 

controlado por meio de regras impostas e aceitas por determinado grupo. A 

tradição busca oferecer, de acordo com os autores, determinados ideais, 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

27 

princípios e valores morais dentro de uma sociedade por meio de uma interação 

direta com o passado. 

 Dessa forma, em um local onde a tradição orienta todas as relações e 

organização daquela sociedade, os indivíduos que se assimilam, adotando 

hábitos dos colonizadores, como a língua portuguesa e outros costumes, são 

observados de forma pejorativa pela aldeia. Entretanto, como foi dito 

anteriormente, essa assimilação não ocorre de forma efetiva, pois quem é 

marginalizado pelos dominadores não é aceito por eles, pois suas raízes e a sua 

etnia não são passíveis de mudança. 

Partindo para uma análise no campo da psicologia intercultural, em 

Migração, Aculturação e Adaptação, Berry (2004) contribui significativamente 

para compreendermos como as relações entre duas culturas acontecem, e esse 

fenômeno é chamado de aculturação. Segundo o teórico, os indivíduos lidam 

com o contato intercultural de diversas formas e uma delas refere-se à 

integração que, de acordo com Berry (2004, p.29), corresponde a “todos os 

grupos que coabitam em uma mesma sociedade, e mantêm suas heranças 

culturais dentro do que desejam, além de mudarem de forma a acomodarem-se 

às necessidades dos outros grupos.”. Em outras palavras, há uma conciliação de 

traços das duas culturas, sem renunciar completamente as suas origens. Além 

disso, também é válido ressaltar que nesse processo integrativo pode ocorrer a 

assimilação, que é quando não há o objetivo de preservar o seu legado cultural 

ao se relacionarem com outras culturas. 

De acordo com Fanon (2008), durante o processo de assimilação, há uma 

mudança na personalidade do indivíduo colonizado ao recusar as suas origens, 

seja de forma forçada ou voluntária, o que resulta em um complexo de 

inferioridade: 

 

Todo povo colonizado — isto é, todo povo no seio do qual nasceu 
um complexo de inferioridade devido ao sepultamento de sua 
originalidade cultural — toma posição diante da linguagem da 
nação civilizadora, isto é, da cultura metropolitana. Quanto 
mais assimilar os valores culturais da metrópole, mais o 
colonizado escapará da sua selva. Quanto mais ele rejeitar sua 
negridão, seu mato, mais branco será (FANON, 2008, p.34). 
 

O colonialismo torna-se efetivo nas esferas epistemológicas quando os 

indivíduos se sujeitam aos costumes ocidentais pois, dessa forma, a visão 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

28 

eurocêntrica e etnocentrada ganha força para que o silenciamento da cultura 

desses povos ocorra, priorizando as ideologias ocidentais. Vale destacar que, 

para Claude Prévost, citado por Mata (2014), se “uma ideologia não é (...) 

somente um sistema de ideias mas também um conjunto estruturado de 

imagens, de representações, de mitos, (...) , de práticas, de hábitos” e funciona 

“(...) como um verdadeiro inconsciente” (1976, p.171-172, apud, MATA, 2012, p. 

45), a assimilação funciona como um mecanismo efetivo na dominação colonial, 

que não apenas invade a terra, mas também coloniza o saber, os valores, os 

comportamentos e a língua de um grupo. É possível observar essa questão 

quando Imani, ao descrever os hábitos lusos do irmão mais novo, Mwanatu, que 

também sabia falar português, afirma que “A língua que aprendera não era um 

modo de falar. Eram uma maneira de pensar, viver e sonhar” (COUTO, 2015, p. 

51). 

Considerando que a identidade é a articulação das interações sociais e dos 

aspectos psicológicos de um sujeito, em relação ao caráter híbrido identitário 

das personagens, Hall (2006) afirma que a nossa identidade não é fixa e estável, 

pois somos seres mutáveis e em interação. Como o contato com os portugueses 

é frequente, há um trânsito contínuo entre essas identidades. Segundo o teórico, 

“Dentro de nós há identidades contraditórias, empurrando em diferentes 

direções, de tal modo que nossas identificações estão sendo continuamente 

deslocadas [...]. A identidade plenamente unificada, completa, segura e coerente 

é uma fantasia” (HALL, 2006, p. 13). Assim, é essa fluidez que permite que os 

hábitos tradicionalistas, a religiosidade, entre outros costumes africanos 

coexistam com os hábitos portugueses de Mariamar e Imani. 

As duas personagens em estudo pertencem a uma família de assimilados. 

Enquanto Mariamar descreve a discriminação que recebe na comunidade em 

que vive por ser mulher, Imani relata o isolamento e exclusão promovida pelos 

homens brancos e também pela a sua aldeia. Como ambas foram alfabetizadas 

na língua portuguesa e adotaram alguns hábitos portugueses, seja através da 

vestimenta, dos costumes culturais, ou de aceitar a fé cristã, como é o caso de 

Mariamar, as protagonistas miacoutianas contam como são afetadas por 

questões de identidade ao serem marginalizadas por serem mulheres africanas 

que, diante de uma imposição dos colonizadores não tiveram escolha a não ser 

se assimilar. 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

29 

É possível observar essas questões quando Imani, logo no início de 

Mulheres de cinzas, afirma que a sua tribo, ao contrário dos outros povos 

vizinhos, aliou-se à coroa portuguesa durante os embates do Império de Gaza, 

liderado por Ngungunyane, que ocupava diversas terras moçambicanas e 

resistia contra a invasão lusa. Entretanto, apesar da aldeia ser a favor dos 

portugueses, o grupo tinha um olhar pejorativo em relação à moça e a sua 

família, já que estes tinham alguns hábitos lusos, como roupas, calçados e, no 

caso da jovem, até a língua. 

 

Eu e a mãe éramos as únicas mulheres que não vestiam os 
sivanyula, os tecidos de cascas de árvore. As nossas vestes, 
compradas na cantina do português, cobriam o nosso corpo, 
mas expunham-nos à inveja das mulheres e à cobiça dos 
homens. (COUTO, 2015, p. 20). 

 

No caso dos sapatos, há uma representatividade de privilégio colonial. 

Segundo Champagnat (2022), usar calçados corresponde a pertencer a um 

grupo mais alto na estrutura colonial, pois é um objeto do Ocidente. Assim, ao 

utilizar sapatos, Imani transtorna os portugueses e também os moradores de 

Nkokolani, já que “desperta sentimentos de ódio, de raiva e a impressão dela ter 

se tornado uma “traidora” do seu povo” (CHAMPAGNAT, 2022, p.41). Dessa 

forma, ao aderir a um costume português, o seu grupo associa a prática a uma 

tentativa da jovem de se afastar da sua origem, das suas tradições, da sua cultura, 

desejando ser tornar uma mulher branca, o que representaria uma deslealdade 

a quem ela realmente é um desejo de distância de seu próprio povo o qual 

pertence: 

 

Olhei os seus pés gretados. Naquele momento envergonhei-me 
das minhas sandálias. E pesaram, de culpa, as minhas pernas. 
Com exceção dos da minha casa, ninguém na aldeia conhecia o 

calçado. Bastava isso para que fôssemos chamados de 
VaLungu, os brancos (COUTO, 2015, p.130). 

 

O sentimento de constrangimento de Imani é resultado da exclusão que 

ela sente em Nkokolani por calçar suas sandálias. Como o processo de 

assimilação é um efeito do espaço colonial, a própria jovem reconhece que ela é 

um “produto dessa mistura de histórias e culturas” (COUTO, 2015, p. 22), logo, 

ela é consciente de que a sua identidade se desloca entre esses mundos durante 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

30 

toda a sua trajetória. 

Em A confissão da leoa, que é ambientado após o fim das guerras de 

libertação e dos conflitos civis em Moçambique, Mariamar posiciona-se de uma 

forma mais crítica sobre a sua assimilação e as práticas tradicionalistas da aldeia 

onde vive. Se em Mulheres de Cinzas nenhum termo derivado da palavra 

‘assimilar’ sequer aparece ao longo da narrativa, Mariamar já reconhece, nomeia 

e assume a sua identidade híbrida: 

 

Os seios, em Kulumani, são um sinal: pelo seu volume as mães 
sabem quando devem sujeitar as filhas aos rituais de iniciação. 
O que para mim era um jogo inocente, para a aldeia era uma 
afronta. As mulheres viam-me às costas dos rapazes e, 
apoquentadas, viravam a cara. É nessa posição, às cavalitas, que 
as madrinhas, as chamadas «mbwanas» , transportam para as 
cerimônias as meninas que se vão transmutar em mulheres. Era 
isso que as mulheres não me perdoavam: eu antecipava e 
desarrumava um momento que se queria recatado e sagrado. 
Filha e neta de assimilados, eu não cabia num mundo 
guiado por arcaicos mandamentos (COUTO, 2012, p.66, 
grifo nosso). 

 

No momento descrito nessa passagem, Mariamar era uma menina e 

estava com paralisia nas pernas, e juntava-se com outras crianças para brincar. 

Contudo, por não conseguir andar, era carregada nas costas dos meninos. Ao ver 

a situação, sua irmã a alerta que, por estar com os seios encostados no corpo dos 

rapazes, eles não iriam crescer, sendo que esse desenvolvimento era 

fundamental para tornar-se mulher e participar do ritual de iniciação. 

Assim como Imani, Mariamar não se sente confortável com o papel 

atribuído às mulheres. Por pertencer a uma família de assimilados, ela critica 

determinados hábitos tradicionalistas da sua aldeia, principalmente aqueles que 

perpetuam crenças patriarcais e machistas que discriminam as mulheres. Dessa 

forma, é interessante observar que a personagem caracteriza esses costumes da 

aldeia de Kulumani como “arcaicos”, ou seja, ela considera que essas crenças são 

regras ultrapassadas para o tempo em que vive. 

 

2. A subalternidade feminina e a naturalização da violência contra a 

mulher 

 

Em Pode o subalterno falar?, Gayatri Spivak aborda a representação do 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

31 

sujeito subalterno e a sua autonomia. A autora destaca que “Se, no contexto da 

produção colonial, o sujeito subalterno não tem história e não pode falar, o 

sujeito subalterno feminino está ainda mais profundamente na obscuridade” 

(SPIVAK, 2010, p. 67). Compreendemos a subalternidade como um termo que 

não engloba todo e qualquer indivíduo que é excluído. Conforme Spivak 

esclarece, subalterno é “aquele que pertence às camadas mais baixas da 

sociedade constituídas pelos modos específicos de exclusão dos mercados, da 

representação política e legal, e da possibilidade de se tornarem membros plenos 

no estrato social dominante” (SPIVAK, 2010, p. 67). 

Considerando que a voz do subalterno não pode ser ouvida, pois não 

encontra escuta, esse processo de silenciamento do outro nos leva a refletir sobre 

a autorrepresentação desses seres. Assim, Spivak (2010, p.31) questiona o 

conceito de representação ao abordar dois efeitos possíveis para o termo: a 

representação que, assim como acontece na esfera política, corresponde “falar 

por” alguém, e a representação enquanto “re-presentação”, como ocorre na 

filosofia ou nas produções artísticas, que é o caso de A confissão da leoa e 

Mulheres de cinzas. 

Dessa forma, compreendemos que Couto, um homem branco e 

descendente de portugueses, “re-presenta” as mulheres de Kulumani e 

Nkokolani, emprestando-lhes a voz e propiciando um espaço para que possam 

narrar as angústias e dores que sofrem através do olhar feminino. Couto não 

assume o lugar de fala dessas mulheres, mas, por meio da ficcionalização do real, 

permite que as protagonistas falem, se posicionem e denunciem as formas de 

violência que as afetam. 

Como discutimos anteriormente, a tradição ancestral dos diversos grupos 

étnicos africanos sofreu um apagamento gradual devido ao contato com os 

portugueses, que impuseram o sistema moral, cultural e social do Ocidente, o 

que resultou em um processo de assimilação forçada.  

Conforme Carreira (2017, p. 6) sinaliza, “a subalternidade feminina 

dentro do quadro de valores patriarcais reproduz a lógica da dependência 

colonial”, encontrando eco na estrutura tradicionalista dos diversos grupos 

étnicos africanos, que perpetuaram a discriminação e a violência contra as 

mulheres.  O tratamento dispensado à mulher torna-se, assim, duplamente 

violento e opressor, como Bonnici (2009, p.266) afirma, pois é impetrado tanto 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

32 

por pais, irmãos, anciãos e homens da aldeia, como também pelo homem 

branco. No caso do abuso praticado na esfera da tradição, a subalternização é 

ainda mais problemática, pois os grupos costumam aceitar e não questionar 

hábitos milenares e considerados culturalmente relevantes para as aldeias. 

Em relação ao domínio masculino em ambas produções literárias, 

observamos que, por meio da legitimação das instituições nas estruturas sociais, 

os indivíduos apoiam a hierarquia masculina e todo tipo de abuso por terem 

medo ou para lucrar. Segundo Bourdieu (2012), o poderio dos homens estende-

se nas formas de se comportar, agir, pensar ou falar. 

 

A virilidade […] é uma noção eminentemente relacional, 
construída diante dos outros homens, para os outros homens e 
contra a feminilidade, por uma espécie de medo do feminino, e 
construída, primeiramente, dentro de si mesmo (BOURDIEU, 
2012, p.67). 

 

Nas obras de Mia Couto, essa naturalização da violência contra a mulher 

é retratada na esfera literária para revelar como a opressão por parte dos homens 

é validada culturalmente. Se um homem não se comporta de forma viril, sua 

posição social é questionada. Além disso, o comportamento violento masculino 

reforça a condição inferior da mulher para manter o poder dos homens. Por meio 

da repetição desses atos, os grupos sociais naturalizam os abusos, sendo esse um 

mecanismo que atua como uma “imensa máquina simbólica que tende a ratificar 

a dominação masculina sobre a qual se alicerça” (BOURDIEU, 2012, p. 18). 

A personagem Mariamar reflete como as mulheres da sua aldeia são 

oprimidas pelo sistema patriarcal, já que lhes é imposta a submissão ao chefe da 

família, no seu caso, ao seu pai, Genito Mpepe. Contudo, é válido ressaltar que 

essa subalternização faz parte do legado da colonização. No trecho a seguir, é 

possível observar como o processo de assimilação atua de forma entrelaçada 

com a religião de Mariamar, que é cristã, e com as tradições patriarcais da aldeia, 

ambas catalisadoras da subalternização das mulheres da casa, que se encontram 

no chão enquanto o homem da família está em pé para exibir sua autoridade no 

lar: 

 

Eu e a mãe sentámos-nos no chão como se fosse o último lugar 
no mundo. Toquei o seu ombro num esboçado gesto de 
conforto. Ela desviou-se. Num instante, estava refeita a ordem 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

33 

do universo: nós, mulheres, no chão; o nosso pai passeando-se 
entre dentro e fora da cozinha, a exibir posse da casa inteira. 
De novo nos regíamos por essas leis que nem Deus ensina nem 
o Homem explica (COUTO, 2012, p.26). 

 

Ao longo da obra, Mariamar revela que ela e a sua irmã são vítimas de 

abuso sexual por parte do pai. Entretanto, há um consentimento cultural sobre 

a situação, já que os moradores da aldeia ignoram ou naturalizam as práticas 

violentas. O próprio nome de sua irmã, Silência, reflete o quão as mulheres estão 

expostas à agressividade masculina sem poder questionar ou se defender, visto 

que o silenciamento feminino é uma forma de os homens exercerem e 

perpertuarem seu poder: 

 

[...] durante anos, meu pai, Genito Mpepe, abusou das filhas. 
Primeiro aconteceu com Silência. Minha irmã sofreu calada, 
sem partilhar esse terrível segredo. Assim que me despontaram 
os seios, fui eu a vítima. [...] Hanifa Assulua, minha mãe, sempre 
fez de conta que nada sabia. Que era invenção dos vizinhos, 
delírio de quem queria esconder as suas próprias mazelas 
(COUTO, 2012, p. 187). 

 

A personagem Tandi de A confissão da leoa é outro exemplo da 

naturalização da violência.  Funcionária do administrador de Kulumani e de sua 

esposa, Naftalinda, ao passar em um local considerado sagrado pela aldeia, no 

qual somente homens podiam entrar, foi castigada com a violação de seu corpo 

por todos os homens presentes naquele território. Após a agressão, Tandi não 

pôde ser socorrida, pois o enfermeiro do posto local teve medo das possíveis 

punições dos chefes tradicionalistas de Kulumani. Essa passagem nos revela 

que, para aquele grupo social, o corpo feminino não é digno de respeito: 

 

Os que mataram Tandi, a minha empregada. Eram doze. 
Alguns deles estavam aqui dançando à vossa frente. [...] – 
Mataram a alma dela, ficou só o corpo. Um corpo ferido, uma 
réstia de pessoa. Relatou o que sucedera: inadvertidamente a 
empregada atravessou o mvera, o acampamento dos ritos de 
iniciação para rapazes. O lugar é sagrado e é expressamente 
proibido a uma mulher cruzar aquele território. Tandi 
desobedeceu e foi punida: todos os homens abusaram dela. 
Todos se serviram dela. A moça foi conduzida ao posto de 
saúde local, mas o enfermeiro não aceitou tratar dela. Tinha 
medo de retaliação. As autoridades distritais receberam 
queixa, nada fizeram. Quem, em Kulumani, tem coragem 
de se erguer contra a tradição? (COUTO, 2012, p.148, 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

34 

grifo nosso). 

 

Apesar do cenário histórico-social da obra ser um contexto pós- 

independência, ao encenar a realidade de muitas mulheres moçambicanas, o 

romance revela que o tratamento dado às mulheres está atrelado ao poder 

anacrônico da tradição, que se mantém inalterada mesmo após as guerras no 

território e o contato com estrangeiros. Após a violação, Tandi põe fim à vida, 

entregando-se aos ataques dos leões. 

Imani também vivencia a naturalização da opressão masculina contra as 

mulheres. No romance, a jovem testemunha o espancamento de sua mãe, 

Chikazi Makwakwa, pelo seu pai alcoólatra diversas vezes. Em um determinado 

momento, ela pergunta à mãe se outras mulheres da família também passavam 

por essa violência. A resposta confirma a submissão feminina: 

 

– A sua mãe também era espancada? 
– A avó, a bisavó e a trisavó. É assim desde que a mulher é 
mulher. Prepare-se para ser espancada também você. 
Uma filha não contesta as certezas dos mais velhos. (...) 
Escorria-me por entre os dedos o desperdício da minha 
existência (COUTO, 2015, p. 26). 
 

Em outro trecho de Mulheres de Cinzas, a objetificação da mulher 

também é focalizada. Em uma conversa com seu pai, Katini Nsambe, após ter 

sido solicitada a auxiliar o sargento Germano de Melo como tradutora, Imani é 

instruída a obedecer às vontades masculinas sem questionar: 

 

–  Com ou sem aulas, compareça sempre em casa dele. Esse 
homem será a nossa garantia. Enquanto esse sargento estiver 
conosco teremos proteção. 
–  Não faltarei, pai. 
–  E digo uma coisa: se, algum dia, esse branco quiser algo mais 
de si, você já sabe. 
–  Não entendo, pai. 
–   O que estou a dizer é muito simples: você tem que ser para 
ele o que todas as mulheres são nesse mundo. Entende? 
(COUTO, 2015, p. 97). 

 

Independentemente do seu desejo, ela deve servir ao sargento português 

que protegerá a aldeia durante a sua missão, resguardando Nkokolani de outras 

formas de violência que a aldeia vivenciou durante os conflitos no Império de 

Gaza. 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

35 

3. As confissões de Mariamar e Imani 

 

A tradição em Kulumani e Nkokolani torna as mulheres das aldeias alvos 

da repressão física e moral dos maridos, pais, avôs e chefes comunitários. A voz 

feminina é considerada uma ameaça que deve ser silenciada. Diante disso, no 

discurso literário, é possível dar visibilidade a essa problemática. Conforme 

Teixeira (2009) argumenta, 

 

Se a obra de arte literária espelha o mundo, se este mundo 
manifesta-se diverso do ideal, agressivo, descomposto, 
fracionado ou corrompido, ela apenas cumpre o seu papel de 
denunciar a situação em vigor e, quiçá indiretamente, poderá 
contribuir para uma possível transformação das circunstâncias 
(TEIXEIRA, 2009, p.85). 

 

A literatura, portanto, além de propiciar a compreensão dessa realidade 

injusta e violenta, também possibilita mudar o mundo através da interpretação 

crítica da sociedade. Nesse sentido, compreendemos que as narrativas 

miacoutianas atuam socialmente como um instrumento de transgressão das 

relações de poder e dominação masculinas. 

Em A confissão da leoa, a mãe de Mariamar, Hanifa Assulua, considera 

que as mulheres de Kulumani vivem na condição de “morte em vida” (GOMES; 

ADOLFO, 2014, p.13). Além da opressão cotidiana, elas passam a temer os 

ataques dos leões. Ao final, descobre-se que é uma leoa a responsável pelas 

mortes: 

 

Todos acreditam que são leões machos que ameaçam a aldeia. 
Não são. É esta leoa, delicada e feminina como uma dançarina, 
majestosa e sublime como uma deusa, é esta leoa que tanto 
terror tem espalhado em todas as vizinhanças. Homens 
poderosos, guerreiros munidos de sofisticadas armas: todos se 
prostraram, escravos de medo, vencidos pela sua própria 
impotência (COUTO, 2012, p. 30). 

 

Nesse trecho, há uma subversão na lógica de poderio masculino: os 

homens, que devem mostrar um comportamento viril por serem os caçadores 

da aldeia, sentem medo diante de uma fêmea. 

Perto do fim da narrativa, Mariamar confessa que ela é a leoa que 

aterroriza Kulumani, bem como revela que sua mãe também possui uma 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

36 

identidade felina. Ao matar outras mulheres da aldeia, ela sente que as liberta 

das péssimas condições de existência: “Todas essas mulheres já estavam 

mortas. Não falavam, não pensavam, não amavam, não sonhavam. De que vale 

viver se não podiam ser felizes? (COUTO, 2015, p. 41)”.  Esse trecho mostra que 

a naturalização da violência, os abusos e a opressão que as mulheres sofrem é 

muito pior do que a morte. O trecho abaixo reproduz a confissão da leoa: 

 

Não dissera nada. Quando tento repetir, mais claro, confirmo 
que, mais uma vez, havia perdido a habilidade de falar. Desta 
vez, porém, é diferente: daqui em diante não haverá mais 
palavra. Esta é a minha derradeira voz, estes são os últimos 
papéis. E aqui deixo escrito com sangue de bicho e lágrimas de 
mulher: fui eu que matei as mulheres, uma por uma. Sou eu a 
vingativa leoa. A minha jura permanecerá sem pausa nem 
cansaço: eliminarei todas as remanescentes mulheres que 
houver, até que, neste cansado mundo, restem apenas homens, 
um deserto de machos solitários (COUTO, 2015, p. 39) 

 

No fim do romance, ao prometer que eliminará todas as mulheres do 

mundo, depreende-se que Mariamar considera a sua metamorfose em fera uma 

maneira de pôr fim à misoginia.  

Assim como Mariamar, Imani reconhece o lugar secundário reservado à 

mulher na aldeia em que vive, além de analisar como essa relação antagônica 

entre os sexos a destitui de sua identidade: “Porque não nasci para ser pessoa. 

Sou uma raça, sou uma tribo, sou um sexo, sou tudo o que me impede de ser eu 

mesma” (COUTO, 2015, p. 17). Por ser negra, Vatxopi, mulher e estéril, ela é 

relegada à exclusão já que o único objetivo de uma mulher deve ser gerar filhos: 

 

Todas as meninas da minha idade, em Nkokolani, já haviam 
engravidado. Apenas eu parecia condenada a um destino seco. 
Afinal, não era apenas uma mulher sem nome. Era um nome 
sem pessoa. Um desembrulho. Vazio como o meu ventre 
(COUTO, 2015, p. 19). 

 

Em A confissão da leoa, Mariamar, que se crê amaldiçoada, também 

sofre com a sua infertilidade: 

 

Eu, Mariamar Mpepe, estava duplamente condenada: a ter um 
único lugar e a ser uma única vida. Uma mulher infértil, 
em Kulumani, é menos que uma coisa. É uma simples 
inexistência. A culpa de eu ser assim, diziam, era de minha 
mãe. Hanifa Assulua tinha sido amaldiçoada. Por pressão dos 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

37 

padres católicos, a sua família recusou que ela fosse sujeita aos 
rituais de iniciação. Minha mãe era uma namaku, uma 
rapariga que não transitou para mulher. Tinha sido batizada 
na igreja, mas não tinha passado pela cerimónia dos ingoma, 
o ritual que nos autoriza a ter idade (COUTO, 2012, p.65, grifo 
nosso). 

 

Essa passagem demonstra que tanto Mariamar quanto Imani se sentem 

invisíveis e vazias devido à impossibilidade biológica de atender às demandas 

sociais de suas aldeias, onde gerar filhos é o que torna as mulheres “alguém para 

deixarem de ser ninguém” (COUTO, 2015, p.204).  

 

Considerações finais 

 

Vivendo sob uma tradição calcada no patriarcado e na misoginia, 

Mariamar e Imani, as protagonistas dos romances analisados, demonstram que 

a mulher moçambicana sofre uma dupla subalternidade, na medida em que a 

hierarquia dos grupos étnicos aos quais pertencem reforçam a ótica machista do 

colonizador. 

Ao buscar a reconstrução da identidade moçambicana, Couto revela os 

efeitos das práticas coloniais que resultaram em seres fragmentados por meio 

da assimilação forçada. Nas narrativas em estudo, é possível observar como 

ideologias e princípios foram impostos durante a interação entre os portugueses 

e os diversos grupos étnicos presentes em Moçambique, subordinando não 

apenas o poder político nos territórios, mas também o saber local.  

Tanto A confissão da leoa quanto Mulheres de Cinzas revelam a 

experiência da mulher moçambicana, que é caracterizada pela subordinação e o 

apagamento social, na medida em que, sendo consideradas como propriedade 

dos homens de suas famílias, não têm vontade nem direito sobre seus próprios 

corpos.  

Por meio da encenação do real, Couto cria um espaço ficcional para a 

denúncia do sofrimento dessas mulheres e da naturalização da violência contra 

elas, bem como para a reflexão do leitor sobre a desigualdade de gênero, Por 

meio da encenação do real, Couto cria um espaço ficcional para a denúncia do 

sofrimento dessas mulheres e da naturalização da violência contra elas, bem 

como para a reflexão do leitor sobre a desigualdade de gênero, ao dar voz àquelas 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

38 

que foram silenciadas pelos grupos dominantes durante todo o período colonial 

e continuam a sê-lo. 

 

Referências 

 

ALMEIDA, Sandra Regina G. Quando o sujeito subalterno fala. Especulações 
sobre a razão pós-colonial. In: ALMEIDA, Júlia; MIGLIEVICH-RIBEIRO, Adelia; 
GOMES, Heloisa Toller. (Orgs). Crítica pós-colonial: Panorama de leituras 
contemporâneas. Rio de Janeiro: 7Letras/FAPERJ, 2013. 
 
BERRY, John. Migração, aculturação e adaptação. In: DeBIAGGI, Sylvia. 
Psicologia, e/imigração e cultura. São Paulo: Casa do Psicólogo, p.29-45, 2004. 
 
BONNICI, Thomas. Avanços e ambiguidades do pós-colonialismo no limiar do 
século 21. Légua & meia: Revista de literatura e diversidade cultural. Feira de 
Santana, BA: UEFS, v. 4, no 3, p. 186-202, 2005. 
 
BONNICI, Thomas. Conceitos-chave da teoria pós-colonial. Maringá, PR: 
Eduem, 2005. 
 
BONNICI, Thomas. O pós-colonialismo e a literatura: estratégias de leitura. 
Maringá: EdUEM, 2012. 
 
BONNICI, Thomas. Teoria e Crítica Pós-Colonialistas. In.: Teoria Literária: 
abordagens históricas e tendências contemporâneas. 3ª ed. Maringá, PR: 
Eduem, 2009.  
 
BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina. 11° ed. Rio de Janeiro: Bertrand 
Brasil, 2012. 
 
BORGES, Egly Stérfane da Silva. O Pós-colonialismo na obra de Mia Couto, A 
confissão da leoa. Porto das Letras, v. 7, n.  Especial, p. 113-124, 
2021. Disponível  em: https://sistemas.uft.edu.br/periodicos/index.php/porto 
dasletras/article/view/11458. Acesso em: 16 jun. 2024. 
 
CARREIRA, Shirley de Souza Gomes. Focalização e gênero em romances de Mia 
Couto. E-scrita: Revista do Curso de Letras da UNIABEU Nilópolis, v. 8, n. 3, p. 
5–20, 2017. Disponível em: https://revista.uniabeu.edu.br/index.php/RE/ 
article/view/2997. Acesso em 18 ago. 2024. 
 
CHAMPAGNAT, Paula. Imani: a outra margem da história. Mulemba, Rio de 
Janeiro, v. 14, ed. 26, p. 31-46, 2022. 
 
COUTO, Mia. A Confissão da Leoa. Lisboa: Editorial Caminho, 2012. 
 
COUTO, Mia. Mulheres de cinzas: as areias do imperador: uma trilogia 
moçambicana, livro 1. São Paulo: Companhia das Letras, 2015. 
 

https://sistemas.uft.edu.br/periodicos/index.php/porto%20dasletras/article/view/11458
https://sistemas.uft.edu.br/periodicos/index.php/porto%20dasletras/article/view/11458
https://revista.uniabeu.edu.br/index.php/RE/%20article/view/2997
https://revista.uniabeu.edu.br/index.php/RE/%20article/view/2997


                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

39 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Tradução de Renato da Silveira. 
Salvador: EDUFBA, 2008. 
 
GARCIA, Flavio. Traços identitários da realidade moçambicana sob as lentes do 
maravilhoso: apropriações e ressignificações discursivas. In: FONSECA, Maria 
Nazareth Soares; CURY, Maria Zilda Ferreira (Orgs.). África: dinâmicas 
culturais e literárias. Belo Horizonte: Ed. PUC Minas, 2012. 
 
GOMES, Celina de Oliveira Barbosa.; ADOLFO, Sérgio Paulo. Da Negação do 
status de mulher à manifestação de uma identidade felina: as críticas a uma 
tradição cultural em A Confissão da leoa, de Mia Couto. Revista e-scrita: Revista 
do Curso de Letras da UNIABEU, v. 5, n. 1, p. 11–25, 19 abr. 2014. Disponível 
em: https://revista. uniabeu.edu.br/index.php/RE/article/view/1414/pdf_190. 
Acesso em: 10 jul. 2024. 
 

GROSFOGUEL, Ramón. Para descolonizar os estudos de economia política e 
os estudos pós-coloniais: transmodernidade, pensamento de fronteira e 
colonialidade global. Revista Crítica de Ciências Sociais, n. 80, p. 115-147, 
2008. Disponível em: https://www.e-publicacoes.uerj.br/periferia/article/ 
download/3428/2354/0. Acesso em: 20 jun. 2024. 

 

HOBSBAWN, Eric; RANGER, Terence (Orgs.). A invenção das tradições. São 
Paulo: Paz e Terra, 2002. 

 
LEITE, Ana Mafalda. Oralidades & escritas pós-coloniais: estudos sobre 
literaturas africanas. Rio de Janeiro: EdUERJ, 2012. 
 
MATA, Inocência. Estudos pós-coloniais: desconstruindo genealogias 
eurocêntricas. Civitas, v. 14, n, 1, Porto Alegre, p. 27-42, 2014. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/ civitas/a/jxc4QhSqpW7xtDBWRPwczkj/#. Acesso em 
20 jun. 2024. 
 
MICHELETTI, Everton Fernando. (2019). Os (con)textos da resistência 
feminina: nação, guerra e identidade em obras de Mia Couto e de Paulina 
Chiziane. Estudos Linguísticos, v. 48, n. 3, p. 1476–1494, 2019. 
 
QUEIROZ, Heloísa Stefany Neves; SILVA, Dayane Joyce Lino da; MOREIRA, 
Terezinha Taborda. Figurações da Mulher nos romances A confissão da leoa e 
Mulheres de cinzas, de Mia Couto. Trama, Marechal Cândido Rondon, v. 15, n. 
36, p. 27 38, 2019. Disponível em: https://e-revista.unioeste.br/index.php/ 
trama/article/view/22352. Acesso em: 16 jun. 2024.  
 
OCHENI, Stephen; NWANKWO, Basil. Analysis of Colonialism and Its Impact 
in Africa. Cross-Cultural Communication, v. 8, n. 3, p. 46-54, 2012.  
Disponível em: https://www.tralac.org/images/News/Documents/Analysis 
_of_Colonialism_and_Its_Impact_in_Africa_Ocheni_and_Nwankwo_CSCan
ada_2012.pdf. Acesso em: 20 jun. 2024. 
 
ROTHWELL, Philip. Leituras de Mia Couto: aspetos de um pós-modernismo 
moçambicano. Coimbra: Edições Almedina, 2015. 

https://www.e-publicacoes.uerj.br/periferia/article/%20download/3428/2354/0
https://www.e-publicacoes.uerj.br/periferia/article/%20download/3428/2354/0
https://www.scielo.br/j/%20civitas/a/jxc4QhSqpW7xtDBWRPwczkj/
https://e-revista.unioeste.br/index.php/%20trama/article/view/22352
https://e-revista.unioeste.br/index.php/%20trama/article/view/22352
https://www.tralac.org/images/News/Documents/Analysis%20_of_Colonialism_and_Its_Impact_in_Africa_Ocheni_and_Nwankwo_CSCanada_2012.pdf
https://www.tralac.org/images/News/Documents/Analysis%20_of_Colonialism_and_Its_Impact_in_Africa_Ocheni_and_Nwankwo_CSCanada_2012.pdf
https://www.tralac.org/images/News/Documents/Analysis%20_of_Colonialism_and_Its_Impact_in_Africa_Ocheni_and_Nwankwo_CSCanada_2012.pdf


(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

40 

 
SILVA, Kalina Vanderlei; SILVA, Maciel Henrique. Cultura. In: Dicionário de 
Conceitos Históricos. 2ª Ed. São Paulo: Contexto, 2009. 
 
SILVA, Nádia Nara da. Segregação e submissão feminina: vislumbre de 
empoderamento feminino em A confissão da leoa, de Mia Couto. Crátilo, v. 16, 
n. 2, p. 51-63, 2023. Disponível em: https://revistas.unipam.edu.br/index.php/ 
cratilo/article/view/3171. Acesso em 28 jun. 2024. 
 
SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Tradução de Sandra 
Regina Goulart Almeida; Marcos Pereira Feitosa; André Pereira Feitosa. Belo 
Horizonte: Editora UFMG, 2010. 
 
TEIXEIRA, Níncia Cecília. Entre o ser e o estar: o feminino no discurso literário. 
Guairacá. Revista de Filosofia.  Guarapuava, Paraná, n.  25, p. 81-102, 
2009. Disponível  em: https://revistas.unicentro.br/index.php/guaiaraca/ 
article/view/ 1125. Acesso em 18 jun. 2024.

https://revistas.unipam.edu.br/index.php/%20cratilo/article/view/3171
https://revistas.unipam.edu.br/index.php/%20cratilo/article/view/3171
https://revistas.unicentro.br/index.php/guaiaraca/%20article/view/%201125
https://revistas.unicentro.br/index.php/guaiaraca/%20article/view/%201125


                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

41 

O patois jamaicano: a língua como mecanismo de 

resistência e constituinte identitário da personagem 

Christophine em Wide Sargasso Sea 

 

 

Gabriela de Souza Pinto1  

 

Introdução 

 

Em seu livro A conquista da América (1999), Tzvetan Todorov descreve, 

com base em cartas e relatos dos primeiros colonizadores, o primeiro contato 

entre espanhóis e indígenas, assim como o processo de colonização que nesse 

contato se instaura. Ao tratar de Colombo, especificamente, o autor esclarece que 

ele faz questão de nomear as coisas, lugares e gentes com que se depara, 

esclarecendo que, diante daquela terra virgem, é o colonizador quem nomeia e 

renomeia não porque ignora que tudo aquilo já tem uma nomenclatura na língua 

do povo que coloniza, mas porque as palavras do outro não lhe interessam. Para 

o autor, o primeiro contato com as terras descobertas é o de nominação, que passa 

a ter um caráter declaratório/oficializador de que aquelas terras passam a fazer 

parte do reino da Espanha, no caso de Colombo. Quando rebatiza o já nomeado, 

o colonizador ignora, juntamente com o nome anteriormente dado, a história e a 

identidade cultural do objeto nomeado. A esse fenômeno de nominação, Homi 

Bhabha (1998) dá o nome de processo pedagógico de nomeação imperialista 

Em consonância com essa ideia, Trinh T. Minh-ha (1989) afirma que 

nomear é uma arte dos rituais humanos de reconhecimento e incorporação e que 

aquele/a que não é nomeado/a permanece na esfera do menos humano. A 

condição ameaçadora de Outro deve ser, de acordo com a autora, nomeada para 

que seja transformada em uma figura que faça parte de um repertório bem 

estabelecido e possa, portanto, ser devidamente contida. 

                                                 
1 Graduada em Letras - Português e Inglês pela Universidade Federal de São João del-Rei. Mestra 
em Literatura e Memória Cultural pela mesma universidade. Doutora em Letras, área de 
concentração Teorias da Literatura e Representações Culturais, pela Universidade Federal de Juiz 
de Fora. Membro do Grupo de Pesquisa "Travessias e Feminismo(s): estudos identitários de 
autoria feminina", desde 2018. Professora de Língua Portuguesa e de Inglesa no Instituto Federal 
do Sudeste de Minas Gerais - Campus Barbacena. E-mail; Gabriela.pinto@ifsudestemg.edu.br. 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

42 

Entretando, Bhabha (1998) também alerta para o fato de que, mesmo 

quando o colonizado aceita as novas nomenclaturas dadas, ele muda as inflexões 

dessa nomenclatura, resistindo por meio de seu direito de (re)significar. Isso é 

similar ao que acontece no processo de construção dos dialetos: o colonizado 

aceita a língua que lhe é imposta, mas adiciona suas “inflexões”: uma gramática 

diferente, palavras que se mantêm etc. Desse modo, o colonizado realiza um 

processo de resistência e (re)significa sua identidade pois, de acordo com Bhabha 

(1998, p. 322), “as formas de identidade social devem ser capazes de surgir 

dentro-e-como a diferença de um-outro e fazer do direito de significar um ato de 

tradução cultural”. Em vista disso, ao fazer uso do crioulo, por exemplo, o 

colonizado fala a partir do “entretempo de significação da diferença cultural” 

definido pelo autor como a estrutura para a representação das agências 

subalterna e pós-colonial e, nessa estrutura, ele modifica as condições sociais da 

enunciação entendidas pelo autor como constituintes das diferenças na cultura e 

no poder.  

Desse modo, a escolha do objeto de pesquisa deste artigo relaciona-se 

diretamente às temáticas acima referidas e à possibilidade de dissonância e de 

construção de uma identidade feminina e pós-colonial que subverta os princípios 

imperialistas e patriarcais, utilizando estratégias diversas, incluindo a linguagem 

para ressignificar a diferença. 

Wide Sargasso Sea é uma obra que, por si só, já exerce esse papel. A obra 

é um romance da escritora dominicana Jean Rhys (1894-1979) que conta a 

história de Bertha Mason, personagem à margem do enredo de Jane Eyre, 

romance vitoriano escrito pela inglesa Charlotte Brontë. Em sua narrativa, Rhys 

tece uma nova história para Bertha, de modo a possibilitar que o silêncio e a 

invisibilidade a ela impostos no romance de Brontë sejam desconstruídos. Bertha 

recebe um novo nome, Antoinette Cosway, e uma infância, já que a história se 

passa trinta anos antes dos episódios ocorridos em Jane Eyre. 

Embora Antoinette seja a voz central da narrativa, há uma personagem 

incialmente considerada periférica que prende a atenção do leitor: Christophine, 

a serva negra e nativa do Caribe, que acompanha a família de Antoinette desde a 

infância da menina, envolvida em mistério e magia que perpassam toda a 

existência de Antoinette e, consequentemente, a narrativa de Rhys. 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

43 

A proposta deste trabalho é, pois, analisar como o uso do patois, o crioulo 

jamaicano, por parte da personagem Christophine atua como mecanismo de 

resistência diante das forças opressoras patriarcais e coloniais (representadas, 

majoritariamente, pelo personagem Rochester), bem como como constituinte 

identitário da personagem em questão.  

 

1. Como falar de uma identidade (diaspórica) caribenha 

 

Ao esmiuçar sobre a identidade caribenha, Stuart Hall (1993) afirma que ela 

é problemática por diversas razões. Ele aponta, primeiramente, para a questão de 

que a busca por uma identidade está, de modo geral, associada a uma busca por 

origens e, no caso do Caribe, essa identidade “original” é mais difícil de se definir 

do que de costume porque os povos indígenas, possíveis habitantes iniciais da 

terra, foram exterminados rapidamente, logo após o encontro com o europeu, o 

que constitui o primeiro trauma identitário dos caribenhos. Além disso, o autor 

aponta que é extremamente difícil falar em uma identidade unitária no Caribe 

porque as diversas ilhas que o constituem são extremamente diferentes entre si, 

seja em termos de etnia, de linguagens ou de tradições culturais, já que os 

habitantes dessas ilhas são, de certa forma, todos provenientes de um outro lugar 

que guarda suas tradições e suas concepções culturais juntamente com essa 

possível “origem”. Assim sendo, Hall (1993) define o Caribe como uma sociedade 

diaspórica, sempre marcada por uma história de violência e ruptura. 

Dessa forma, Hall (2003) aponta a diáspora como parte constituinte tanto 

da nação quanto da identidade das sociedades caribenhas. O autor afirma que as 

identidades caracterizadas pela diáspora se tornam múltiplas e, ao contrário do 

que se poderia pensar de acordo com o mito da identidade fixada no nascimento, 

não existe a possibilidade de um retorno redentor à origem: uma vez deslocada 

do seu local de nascimento e em contato com outras culturas e formas de vida 

uma identidade estão, inevitavelmente, influenciadas por esse novo contexto e 

não pode pertencer completamente nem a ele nem ao anterior: 

 
A própria noção de uma identidade cultural idêntica a si mesma, 
autoproduzida e autônoma [...] teve que ser discursivamente 
construída no ‘Outro’ ou através dele, por um sistema de similaridades 
e diferenças, pelo jogo da différance e pela tendência que esses 
significados fixos possuem de oscilar e deslizar. O ‘Outro’ deixou de ser 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

44 

um termo fixo no espaço e no tempo externo ao sistema de 
identificação e se tornou uma ‘exterioridade constitutiva’ 
simbolicamente marcada, uma posição marcada de forma diferencial 
dentro da cadeia discursiva (HALL, 2003, p. 116) 

 

A identidade caribenha, nesse sentido, é apontada pelo autor como 

“irrevogavelmente uma questão histórica” (HALL, 2003, p. 30) por ser composta 

por muitos povos de origens diversas e porque o que hoje chamados de Caribe foi 

constituído em um processo de extrema violência, de modo que os “donos da 

terra” (que seriam, até onde se sabe, os indígenas que ali habitavam antes da 

chegada dos europeus) foram dizimados no processo colonizador e ninguém 

poderia se dizer, de fato, originário desse local. O que se entende pela cultura 

caribenha seria, então, o “resultado do maior entrelaçamento e fusão, na fornalha 

da sociedade colonial, de diferentes elementos culturais africanos, asiáticos e 

europeus” (HALL, 2003, p. 31).  

Nesse contexto de construção indetitária, “retrabalhar a África na trama 

caribenha tem sido o elemento mais poderoso e subversivo de nossa [do Caribe] 

política cultural no século XX” (HALL, 2003, p. 40), pois, para Hall (2003), o 

continente africano é a representação metafórica para uma dimensão da 

sociedade e história caribenhas que foi sempre suprimida e negada, mas que é 

parte constituinte da narrativa caribenha. 

 

2. A questão da língua 

 

Edward Said (2011) e Ashcroft et al. (2004) afirmam a apropriação da 

escrita como a mais importante estratégia de libertação pós-colonial, 

considerando que uma das formas de controle imperial se manifesta por meio de 

uma imposição autoritária de um sistema de escrita. Desse modo, os autores 

também estabelecem a linguagem como uma forma de controle de grande 

importância, pois nela, como na literatura, se estabelece um padrão a ser seguido 

e, aqueles que não falam a variação padrão, falam variações impuras e segregadas 

ao domínio do abominável. O sistema educacional das colônias, como apontado 

pelos autores, pautava-se não somente pela língua inglesa, como também pela 

literatura escrita nessa mesma língua e pelos aspectos históricos e culturais da 

sociedade inglesa, de modo que os colonizados tinham mais conhecimento sobre 

a sociedade colonizadora do que sobre a sua própria e se pautavam, muitas vezes, 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

45 

nesse conhecimento (com frequência incapaz de apreender a diferença) para 

compreender sua realidade. 

Assim, Ashcroft et al. (2004) fazem uma importante distinção entre Inglês 

(com letra maiúscula), que seria o código padrão estabelecido pelo centro 

imperial, e o inglês (com letra minúscula), que seriam as formas transformadas e 

subvertidas desse padrão que se deram ao redor do mundo após os vários 

processos colonizadores. Essa apropriação e transformação do Inglês em uma 

língua “quase-outra” interroga não somente a língua, mas, consequentemente, o 

discurso de poder que ela perpetua, pois, de acordo com Ashcroft et al. (2004), a 

língua se transformou em uma forma de lutar contra as imposições pós-coloniais, 

uma vez que é por meio da língua que as estruturas de hierarquia de poder se 

consolidam e se perpetuam. Os autores apontam que, para os escravos 

caribenhos, por exemplo, o Inglês é símbolo de uma divisão imposta que facilitava 

a exploração, pois os indivíduos eram separados de outros falantes de suas 

línguas para serem obrigados a usar a língua de seus donos (tema que será melhor 

abordado posteriormente na análise da personagem Christophine). 

Transformar a linguagem do colonizador em uma própria é, portanto, de 

acordo com Ashcroft et al. (2004), uma das formas de retomar a noção de 

identidade do colonizado, que teria sido destruída pelo processo de aprendizado 

constante de que sua cultura e seu povo seriam inferiores diante da nova cultura 

imposta. Retomar esse Inglês e fazer dele uma forma distinta e única, afirmam os 

autores, é uma forma de transformar essa língua para que ela seja capaz de 

abarcar a experiência do colonialismo e para escapar das imposições estéticas e 

sociais que se afirmam na linguagem imposta de metrópole e, por fim, interrogar 

e subverter as formações culturais imperiais. Bonnici (2005) vai ao encontro 

dessa ideia, defendendo que a subversão da língua colonial através de um código 

linguístico próprio (como, por exemplo, o crioulo) permite ao colonizado 

encontrar uma nova voz que possibilita não só que ele fale, mas que seja, por fim, 

compreendido. O crioulo jamaicano, também conhecido como patois, é a língua 

falada pela personagem Christophine e esse fator será explorado adiante como 

fundamental na construção de sua subjetividade. 

Walter Mignolo (2003) nos elucida sobre a importância das línguas no 

estabelecimento do conhecimento na ordem global. Para o autor, existia e ainda 

existe uma divisão entre as línguas que participam da produção literária, das 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

46 

culturas do conhecimento acadêmico e, por conseguinte, do conhecimento 

mundial como um todo, e aquelas que não participam. Ele demonstra, através de 

gráficos e dados numéricos, que, o conhecimento acadêmico tem sido dominado 

por línguas europeias no mundo colonial/moderno e define, na atualidade, o 

inglês, o francês e o alemão como línguas dominantes no cenário do 

conhecimento, que são, não por coincidência, línguas provenientes de países 

economicamente poderosos, sendo o francês e o inglês, além disso, grandes 

línguas coloniais. 

Mignolo (2003) enfatiza a importância da língua como um dos primeiros 

fatores a partir do qual se pautaram as políticas de identidade, pois ela servia para 

delimitar as fronteiras entre as comunidades e diferenciá-las umas das outras. Se 

a língua é, pois, o pilar da identidade de um povo e de uma nação, não é necessário 

esclarecer o impacto que a sua subalternização e subjugação pode ter para seus 

falantes que, muitas vezes, optam por se expressar em uma língua de poder para 

terem a chance de serem minimamente considerados no cenário mundial.  

O inglês, por exemplo, é frequentemente uma opção, mas Huntington (1996 

apud MIGNOLO, 2003) contesta a universalidade dessa língua como 

representação de uma civilização unificada, alegando que, quando falantes de 

origem não inglesa ou estadunidense fazem uso da língua inglesa, eles trazem o 

peso de suas próprias culturas e civilizações, e não das culturas e civilizações nas 

quais essa língua se origina. Ou seja, o sujeito que se expressa em inglês por opção 

(ou pela falta dela), em uma tentativa de ser lido e contribuir com a literatura e o 

conhecimento mundial coloca nessa língua estrangeira a sua própria e toda a 

carga cultural que ela carrega em si, exercendo, pois, uma tentativa de 

transcender e desmistificar as línguas de poder enquanto transmissoras do 

conhecimento homogêneo europeu considerado como mundial. Desse modo, 

Mignolo (2003, p. 396) acredita que se torna possível a emersão de uma 

gnosiologia liminar, que vem a lume “na interseção da epistemologia ocidental e 

do saber não ocidental, sendo caracterizado como ‘sabedoria’ pela primeira”. 

 

3. A crioulização da língua 

 

Ashcroft et al. (1997) ao discorrerem sobre a linguagem, nos esclarecem que 

a língua é um local de luta fundamental para o discurso pós-colonial porque o 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

47 

próprio processo colonial se inicia na e pela linguagem. De acordo com os autores, 

o controle da língua pelo poder colonial é instrumento de controle cultural, pois 

nomear o mundo é compreendê-lo, conhecê-lo e ter poder sobre ele e sobre os 

discursos políticos, econômicos e sociais que nele circulam. Desse modo, os 

autores afirmam que a colonização e a educação sistemática que ela instalou em 

algumas colônias restauraram a linguagem do colonizador e, com ela, a realidade 

que ela descrevia. Considerando esses fatores, os autores apontam que se 

apropriar da língua-padrão e modificá-la de acordo com as demandas do local e 

da sociedade em que ela está inserida é rejeitar o poder político dessa língua e 

subvertê-la, ao inserir uma nova experiência na linguagem. 

No caso mais específico das ilhas do Caribe, Edward Brathwaite (1997) 

afirma que os europeus trouxeram a imposição das línguas inglesa, francesa, 

espanhola e holandesa para o nativo do Caribe (antes da dizimação) e para os 

povos escravizados trazidos de diversas partes da África e falantes de línguas 

diversas. Segundo o autor, qualquer outra língua que não a inglesa tinha um 

status de inferioridade, por ser associada a seus falantes (escravizados), e o 

sistema educacional caribenho não reconhecia a presença dessas variantes, 

optando por manter a língua do colonizador, por meio do ensino do inglês a partir 

de romances clássicos e canônicos europeus. Todo esse processo colonizador fez 

com que as ilhas do Caribe se transformassem na atual comunidade híbrida em 

termos étnicos, culturais e principalmente linguísticos, pois, embora as línguas 

oficiais fossem impostas e faladas durante o período colonial, o autor afirma que 

elas eram influenciadas pelas outras línguas e, dessa forma, surgiram as variantes 

não padrão do inglês, como o crioulo jamaicano, o patois e sua forte tradição oral. 

Brathwaite (1997) afirma que é preciso pensar a língua inglesa que se formou a 

partir desses diversos usos como uma língua da nação caribenha, que tem o papel 

revolucionário de trazer à superfície experiências submersas e antes não 

expressas que trazem luz para as percepções do Caribe contemporâneo. 

Ao tratar do negro e da linguagem, Frantz Fanon (2008) aborda a ideia de 

que falar não é apenas ser capaz de usar uma língua; é um ato que implica a 

habilidade de usar e compreender uma determinada sintaxe e uma morfologia, 

juntamente com o ato de assumir uma cultura e lidar com todo o peso de uma 

civilização. Com relação à Martinica, local de onde Christophine teria vindo, 

Frantz Fanon (2008) ressalta que o crioulo é extremamente malvisto, de modo 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

48 

que as escolas ensinam que ele deve ser desprezado e os pais proíbem e 

ridicularizam seus filhos quando eles fazem uso dele. Para o autor, todo dialeto é, 

no entanto, uma forma de pensar, ou seja, de intervir e se colocar na língua 

dominante.  

Leela Gandhi (1998) afirma que o apropriador da língua colonial com 

intuitos anticoloniais desafia e questiona a estabilidade cultural e linguística do 

centro dominante, ao distorcer as palavras outrora usadas de forma autoritária e 

dar a elas significados novos e até oposicionais, subvertendo, pois, a autoridade 

da textualidade imperial. Trinh T. Minh-ha (1989) também afirma que, por não 

ter sido aprendido através de instituições formais e, por conseguinte, não ser 

reprimido por regras gramaticais, termos técnicos e outras interferências, línguas 

como o patois fogem à instrumentalidade da língua e perdem, portanto, sua 

função maior para o colonizador. Ao se distanciar da clareza, que para o 

dominador é quase sinônimo de “correção linguística”, a autora afirma que o 

falante se distancia, também, de uma forma de sujeição, uma vez que deixa de 

lado a língua oficial e a escrita correta (ambos instrumentos de poder e da ordem 

imperialista). 

Hall (2003) faz uso dos posicionamentos de Kobena Mercer para também 

tratar da crioulização como uma apropriação crítica dos códigos-mestres das 

culturas dominantes. Ele aponta o crioulo, o patois e o inglês negro como formas 

que “desestabilizam e carnavalizam o domínio linguístico do ‘inglês’ – a língua-

nação de metadiscurso – por meio de inflexões estratégicas, novos índices de 

valor e outros movimentos performativos nos códigos semântico, sintático e 

léxico” (MERCER apud HALL, 2003, p. 34).  

De acordo com Hall (1993), na década de 1960, o patois, anteriormente 

marcado como uma diferença e estigmatizado como uma língua dos ex-escravos 

e das classes mais desfavorecidas, passou a ser usado de forma irrestrita e para 

falar de coisas importantes até mesmo em situações mais formais (como, por 

exemplo, no rádio), o que era considerado inaceitável previamente. Ele alega que 

essa mudança configura uma revolução cultural, ao permitir o tão desejado e 

discutido “retorno à África”, que se constitui aqui, obviamente, não como um 

retorno literal, mas como o retorno a uma linguagem que permitiu a esse povo 

descrever suas experiências e sofrimentos anteriores, recontá-las, se apropriando 

de suas próprias histórias em sua própria linguagem. 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

49 

Ketu Katrak (1997) fala sobre o uso do patwah (utilizando a grafia elaborada 

por Ford Smith) e aponta o vasto potencial de resistência cultural e 

empoderamento subversivo desse uso, especialmente em se tratando de uma 

sociedade como a caribenha, em que as crenças e atitudes da classe média a 

respeito de um modo de falar adequado prevalecem fortes, enquanto o crioulo é 

visto como uma forma popular e vulgar da língua. A autora esclarece que optar 

pelo uso do patwah é recusar imitar o colonizador e demonstrar uma vontade de 

ser diferente, de criar algo próprio, se distanciando, pois, da obediência, para se 

aproximar do subversivo. Bonnici (2000) também aponta o uso do patwah na 

Jamaica como uma estratégia a partir da qual muitas mulheres conseguiram 

exprimir suas vozes e desmistificar muitos dos construtos sociais que oprimem a 

mulher. Ele constituiria o surgimento do que Brathwaite chamou de “língua 

submersa” (apud BONNICI, 2000), que permite um distanciamento do 

colonizador e empodera o povo que criou e que utiliza essa nova língua. 

 

4. Christophine e a relação com Antoinette 

 

Em grande parte das famílias situadas em contextos coloniais, a presença 

de uma serva doméstica negra que se encarregava do cuidado das crianças era, de 

acordo com Anne McClintock (1985), extremamente comum. A identidade inicial 

dessas crianças se estrutura, em grande parte, ao redor da figura dessa mãe negra. 

Essa relação pode ser percebida entre as personagens Christophine e Antoinette 

na narrativa de Wide Sargasso Sea. Antoinette, a patroa renegada pela mãe, 

encontra em Christophine o carinho e o cuidado materno não recebido, mas, à 

medida que o tempo passa e ela cresce, aprende que ela é melhor que os negros e 

que deve negar essa parte de sua identidade. Ao tentar negar essa parte 

considerada “abjeta” do seu ser, a personagem acaba por deixar o que resta do 

seu “eu”, agora incompleto, vulnerável à imposição da neurose e da loucura que 

seu marido impõe sua mente.  

Ainda assim, a relação de Antoinette e Christophine permanece forte na vida 

adulta e claramente incomoda o marido de Antoinette, Rochester, em vários 

momentos da narrativa, como quando ele admite relutantemente que 

Christophine o amedronta, ao fazer um questionamento para Antoinette: “você 

tem medo dela?” e, quando ela responde que não, ele afirma “se ela fosse mais 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

50 

alta [...], mais robusta [...], eu poderia ter medo dela”2 (RHYS, 1968, p. 53). Ele 

também afirma se incomodar com a linguagem dela e a forma como ela arrasta o 

vestido quando caminha, ao que Antoinette afirma que é um sinal de respeito e 

ele, negligenciando as diferenças culturais, afirma que “não é um hábito 

higiênico3” (RHYS, 1968, p. 62). 

Ainda negligenciando as diferenças culturais, ele afirma que o horário 

diferente em que as refeições ocorrem são resultado dos caprichos e vontades de 

Christophine. Ele também não gosta da demonstração de carinho físico entre as 

duas como quando pergunta à esposa por que ela abraça e beija Christophine e 

frisa que não abraçaria ou beijaria os negros como ela faz. Em seguida, ele diz se 

incomoda com o fato de que ela ria e nunca lhe dizia o porquê.  O que mais 

incomoda Rochester na relação entre as mulheres é justamente isso: a constante 

sensação de que aquela terra oculta tem um segredo que as personagens 

partilham entre si, mas não com ele. Isso fica claro quando elas conversam em 

patois e ele não compreende do que elas falam e se sente descontente com a 

situação. Ele se sente um corpo estranho deixado de fora entre aquelas mulheres 

e aquela terra que lhe são desconhecidos e não o acolhem verdadeiramente. A 

situação só se agrava com o fato de que ele acredita não ter influência sobre sua 

esposa, ao passo que as palavras de Christophine parecem ser prontamente 

acatadas. 

Högstrom (2009) disserta sobre a relação de Antoinette e Christophine e 

afirma que o laço entre elas é tão forte porque ambas se sentem excluídas de 

alguma forma, mesmo que não em relação à mesma esfera social. Para ela, a 

personagem Christophine tem uma força que Antoinette não tem e ironicamente 

goza de mais liberdade para controlar a sua vida. De fato, ela representa um 

problema para Rochester desde o momento em que ele a conhece na ilha, pois ela 

é vista por ele como uma forte influência sobre Antoinette e como uma ameaça 

por sua conexão com o obeah, a religião de matriz africana vista por ele como 

uma espécie de magia.  

É Christophine também a única que confronta diretamente o colonizador 

sobre a apropriação realizada e a tentativa de construir Antoinette como louca, 

                                                 
2 No original: “Are you afraid of her?”; “Is she were taller […], one of those strapping woman 
[…], I might be afraid of her.” 
 
3 No original: “not a clean habit”. 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

51 

quando Antoinette se tranca em seu quarto e não consegue reagir diante do que 

ele faz a ela. A compreensão de Christophine a respeito das intenções de 

Rochester fica explícita em: “Você acha que me engana? Você quer o dinheiro 

dela, mas você não a quer. Está na sua mente fingir que ela é louca. Eu sei. Os 

médicos dizem o que você manda eles dizerem”4 (RHYS, 1968, p. 127) 

 

5. O patois como forma de resistência 

 

Antoinette representa para o inglês Rochester a ameaça do não civilizado e 

essa ameaça se vê amplificada na figura de Christophine. Ele não consegue 

compreender as roupas, os costumes, a linguagem e os sistemas de conhecimento 

da criada que personifica os mistérios da ilha que ele sente que são mantidos fora 

de seu controle por ela e pela mulher. Nessa relação de incompreensão, o patois 

tem papel fundamental, pois Christophine escolhe fazer uso dele em momentos 

específicos e decisivos, embora ele deixe claro em vários momentos da narrativa 

que não compreende o que ela diz. Rochester afirma que o patois usado pelas 

pessoas da ilha é “degradante”5 (RHYS, 1968, p. 47) e, certa vez, quando 

Antoinette pergunta sobre a música que uma garota está cantando, ele responde 

“‘Eu não entendo sempre o que eles dizem ou cantam’. Ou qualquer outra coisa”6 

(RHYS, 1968, p. 76), o que exemplifica perfeitamente a exclusão de Rochester 

desse código de comunicação. Além disso, já ao final da narrativa, quando 

Christophine canta com Antoinette em patois para tentar acalmá-la, ele afirma 

“o que quer que elas estivessem cantando ou dizendo era perigoso. Eu tenho que 

me proteger”7 (RHYS, 1968, p. 117). 

O uso do patois é, para Christophine, uma questão de escolha, como pode 

ser percebido quando Antoinette diz que “ela tinha uma voz baixa e uma risada 

baixa (quando ela ria), e embora ela pudesse falar inglês bem se quisesse, e 

francês também, assim como o patois, ela tinha o cuidado de falar como eles 

                                                 
4 No original: “You think you fool me? You want her money but you don’t want her. It is in your 
mind to pretend she is mad, I know it. The doctors say what you tell them to say.” 
 
5 No original: “debased”. 
 
6 No original: “I don’ always understand what they say or sing’. Or anything else”. 
 
7 No original: “Whatever they were singing or saying was dangerous. I must protect myself”. 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

52 

falavam”8 (RHYS, 1968, p. 6). Como já discutido, muitos teóricos relatam que a 

opção pelo crioulo aparece como uma forma de recusar e de se distanciar da 

língua do colonizador e do sistema de poder que ela representa e, como nos diz 

Ania Loomba (1998), a linguagem também pode ser vista como constitutiva do 

sujeito em várias perspectivas nos estudos linguísticos e culturais e pode ser tanto 

uma ferramenta de dominação quanto uma forma de constituir uma identidade. 

No caso de Christophine, o uso do crioulo tem por objetivo marcar sua diferença 

para com os brancos e crioulos brancos e seu pertencimento à comunidade de ex-

escravos negros. Isso fica claro na narrativa quando Antoinette afirma que ela 

fazia questão de falar como “eles” (os negros) falavam. 

Para Ashcroft et al. (2004), crioulos como o jamaicano, no qual diversos 

dialetos se sobrepõem para formar um continuum linguístico compreensível, são 

extremamente complexos e representam uma forma do que ele denomina ab-

rogação, ou a negação do privilégio do Inglês, rejeitando a língua padronizada e, 

com ela, o poder metropolitano sobre os meios de comunicação e a visão do 

colonizador. 

O autor esclarece que no crioulo jamaicano, por exemplo, ‘me’ funciona 

como pronome sujeito, mas o movimento rastafári sugere a retomada do uso do 

pronome “I”, que, embora sugira uma semelhança maior com a língua do 

colonizador, tenta subverter o uso de um pronome objeto “me”, que simbolizaria 

a atitude serviente à qual os negros foram forçados na época da escravidão, uma 

vez que em seus discursos eles mesmos se designavam como objetos mesmo 

quando enunciavam a performance de uma ação. Pensando, portanto, que para o 

colonizado tem proeminência a ideia de que se é o que se fala, na 

interdependência entre língua e identidade apontada por Ashcroft et al. (2004) e 

já aqui previamente explorada, não é por acaso que ao proclamar a frase “eu sou 

mulher livre e esse é país livre”9 (RHYS, 1968, p. 126), Christophine mantém o 

distanciamento da língua do colonizador ao suprimir os artigos indeterminados 

‘a’ que seriam requeridos antes das palavras free e woman, mas se coloca como 

sujeito de sua enunciação I e de seu destino, afirmando em sua fala a incapacidade 

                                                 
8 No original: “She has a quiet voice and a quiet laugh (when she did laugh), and though she 
could speak good English if she wanted to, and French as well as patois, she took care to talk as 
they talked”. 
 
9 No original: “I am free woman and this is free country”. 
 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

53 

de Rochester (representante da figura do colonizador) de exercer autoridade 

sobre ela e sobre seu país. 

Como aqui já explicitado, Ashcroft et al. (2004) distinguem entre Inglês 

(com letra maiúscula) e o inglês (com letra minúscula). O fato de que Antoinette 

fala “o Inglês”, e Christophine fala “um inglês”, é uma forma de expor, como 

também colocado por Aschcroft et al. (2004), a questão das classes que, no 

contexto pós-colonial, evidenciam um discurso perpassado por significantes 

raciais e culturais, herdados dos tempos coloniais e que se perpetuam no 

funcionamento da sociedade pós-independência. 

Ao optar pelo uso do inglês e imprimir nele as particularidades do crioulo 

jamaicano, Christophine tenta inserir não só sua identidade negra na língua, mas 

também, de acordo com os postulados de Mignolo (2003), desmistificar a língua 

do poder colonizador e inserir na mesma um conhecimento liminar que fuja ao 

sistema de conhecimento europeu considerado único e propagado pela língua do 

poder como universal. A sabedoria popular e religiosa de Christophine, o 

conhecimento que ela apresenta sobre o funcionamento da ilha, sobre a situação 

política e social do local e sobre o obeah (religião de matriz africana) e seus 

poderes podem ser caracterizados como uma espécie de “gnosiologia liminar”. Da 

forma como definido por Mignolo (2003), esse tipo de conhecimento se encontra 

na interseção entre o denominado conhecimento europeu (domínio das leis e 

compreensão do funcionamento de ciência) e da chamada sabedoria popular 

(conhecimento que faz com que a família sobreviva mesmo nos momentos de 

crise social e econômica). O fato de que ela escolhe o crioulo, língua falada pelos 

negros escravizados e relegada a assuntos menos importantes, demonstra que, 

em sua concepção, o sistema de signos do colonizador é insuficiente para 

compreender e expressar os sistemas de conhecimentos que não são 

estabelecidos pelo cientificismo-padrão europeu. 

 

Considerações finais 

 

Podemos, pois, perceber Christophine como uma personagem forte e que 

escapa à compreensão de Rochester. Por essa razão, ele quer tenta construí-la na 

narrativa como louca, bruxa, ou feiticeira, lugar relegado às mulheres 

transgressoras dos papéis femininos estabelecidos na tradição patriarcal. 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

54 

Entretanto, Christophine escapa não somente à sua compreensão, mas ao seu 

alcance. Ela opta por falar uma língua que, como explicitado pela teórica pós-

colonial Leela Gandhi (1998), desafia e questiona a estabilidade linguística e 

também cultural do opressor, ao modificar as palavras e estruturas usadas para 

estabelecer poder e autoridade, gerando significados novos e oposicionais que 

acabam por subverter a autoridade imperial. Mais do que isso, o patois utilizado 

por Christophine, justamente por escapar à compreensão de Rochester, faz com 

que ele não consiga apreendê-la e acabe por temê-la. 

Para Bonnici (2000), Antoinette e Christophine (juntamente com as outras 

mulheres da casa) representam uma sociedade feminina e ameaçadora para 

Rochester, devido ao matriarcado que perpassa as sociedades caribenhas. As duas 

são, na verdade, os pilares mais ameaçadores dessa sociedade: Antoinette, que 

não consegue se encaixar nos padrões femininos esperados por Rochester e pela 

sociedade, e Christophine, que representa a magia que ele não compreende. 

Ambas parecem, aos olhos de Rochester, saber de algo que ele não sabe. O simples 

fato de essas mulheres e a ilha partilharem segredos que ele não conhece é, para 

o homem detentor do poder, inaceitável, o que faz com que ele as construa como 

a louca e a bruxa, respectivamente. Na perspectiva de Rochester, a promiscuidade 

de Antoinette está em sua mãe, assim como a fonte da sua magia está em 

Christophine (BONNICI, 2000), o que o leva a tentar destruir a última para 

objetificar, controlar e enlouquecer a primeira. 

Obviamente, precisamos considerar que, como afirma Bhabha (1998), o 

sujeito colonial (e, adicionaríamos, sexuado) não pode ser completamente 

apreendido sem a ausência e a invisibilidade que o constitui. Antoinette e 

Christophine representam vozes permeadas de silêncios que lhes são impostos ao 

longo da narrativa (o casamento de Antoinette e a retirada de Christophine de 

Coulibri pela ameaça da lei são alguns dos exemplos desse silenciamento). Esses 

silêncios, entretanto, não impedem que elas transgridam seus papéis e que 

subjuguem o patriarcado e o imperialismo como instâncias sociais opressoras. 

Em seus momentos de fala, Christophine faz uso do patois jamaicano como 

instrumento de subversão e, por meio dele, constitui não só sua resistência, mas 

também sua identidade enquanto negra nativa caribenha. 

 

 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

55 

Referências 

 
ASHCROFT, Bill, GRIFFITHS, Gareth, TIFFIN, Helen (eds.). The Empire Writes 
Back: Theory and Practice in Post-Colonial Literatures. London: Routledge, 
2004. 
 
______. The post-colonial studies reader. London: Routledge, 1997. 
 
BHABHA, Homi K. O local da cultura. Trad. Miriam Ávila, Eliana Lourenço de 
Lima Reis, Gláucia Renate Gonçalves. Belo Horizonte: Editora UFMG, 1998. 
 
BONNICI, Thomas. O pós-colonialismo e a literatura: estratégias de leitura. 
Maringá: EDUEM - Editora da Universidade Estadual de Maringá, 2000. 
 
______. Fundamentum 12: conceitos-chave da teoria pós-colonial. Maringá: 
EDUEM - Editora da Universidade Estadual de Maringá, 2005. 
 
BRATHWAITE, Edward. Nation language. ASHCROFT, Bill et al., eds. The post-
colonial studies reader. London: Routledge, 1997. 
 
FRANTZ, Fanon. Black skins, white masks. Trad. Charles Lam Markmann. 
London: Pluto Press, 2008. 
 
GANDHI, Leela. Postcolonial theory: a critical introduction. Allen & Unwin: St. 
Leonards, N.S.W:, 1998. 
 
HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Org. Liv Sovik; 
Trad. Adelaine La Guardia Resende ... [et al]. Belo Horizonte: Editora UFMG; 
Brasília: Representação da UNESCO no Brasil, 2003. 
 
______. Negotiating Caribbean identities. Walter Rodney Memorial Lecture: 
Centre for Caribbean Studies, University of Warwick, 1993. 
 

HÖGSTRÖM, Vilja. Antoinette - A Hybrid Without a Home: Hybridity in Jean 
Rhys's Wide Sargasso Sea. Sweden: Högskolan i Gävle, 2009. 

 
KATRAK, Ketu. Decolonizing culture: toward a theory for post-colonial women’s 
text. ASHCROFT, Bill et al., eds. The post-colonial studies reader. London: 
Routledge, 1997. 
 
LOOMBA, Ania. Colonialism/postcolonialism. New York: Routledge, 1998. 
 
McCLINTOCK, Anne. Imperial Leather: race, gender and sexuality in the 
colonial contest. New York: Routledge, 1995. 
 
MIGNOLO, Walter D. Histórias locais/Projetos globais: colonialidade, saberes 
subalternos e pensamento liminar. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2003. 
 
MINH-HA, Trinh T. Woman, native, other: writing postcoloniality and 
feminism. Bloomington and Indianapolis: Indiana University Press, 1989. 

about:blank


(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

56 

 
RHYS, Jean. Wide Sargasso Sea. London/New York: Penguin Books, 1968. 
 

 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

57 

 

Identidade e aculturação em Precisamos de novos nomes, 

de NoViolet Bulawayo, e Aqui estão os sonhadores, de 

Imbolo Mbue 

 

Maria Elena Siguiné Santos1 

 

À guisa de introdução 

 

A intensa mobilidade humana impulsionada pela globalização tem dado 

origem a obras de ficção centradas no imigrante, explorando as estratégias de 

aculturação que eles adotam para se integrar em um novo país, que podem ser 

examinadas à luz de pesquisas conduzidas no âmbito da Psicologia Intercultural. 

Esse ramo da psicologia, que estuda a interculturalidade de grupos e indivíduos 

submetidos a processos de aculturação, como migrantes, refugiados, indígenas, 

expatriados, estudantes e turistas, vem ganhando cada vez mais destaque no 

campo da psicologia transcultural. Entretanto, é importante ressaltar que, 

conforme David L. Sam e John W. Berry (2006) ressaltam na introdução à obra 

The Cambridge Handbook of Acculturation Psychology, a maior parte dos 

estudos existentes dizem respeito a sociedades mais desenvolvidas 

economicamente, e carece de estudos mais particularizados em relação à 

aculturação em outras regiões do globo. 

Sam (2006) define aculturação como o conjunto de alterações resultante 

do contato entre indivíduos pertencentes a grupos culturalmente diferentes. Em 

2004, a Organização International para a Migração definiu o termo como a 

adoção progressiva de elementos de uma cultura estrangeira (ideias, idioma, 

valores, normas, comportamento, etc.). Ainda segundo Sam, por muito tempo o 

termo aculturação foi interpretado como equivalente à assimilação, porém, são 

fenômenos diferentes. Além disso, estudos recentes comprovam que a 

aculturação pode ocorrer em relação a um grupo ou a um indivíduo em particular, 

e que cada indivíduo responde diferentemente ao contato intercultural. 

                                                 
1 Graduanda do curso de LETRAS – Português/Literatura da Universidade do Estado do Rio de 
Janeiro. Bolsista de Iniciação Científica FAPERJ. E-mail: elenasiguine@gmail.com 
 

about:blank


(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

58 

Em suas pesquisas sobre o processo de aculturação, John Berry (2004) 

desenvolveu um modelo bidimensional, demonstrando que as estratégias de 

aculturação de um indivíduo ou grupos dependem em grande parte da recepção 

pela sociedade de acolhimento, ou seja, do país anfitrião.  

Obviamente, é impossível abordar esse tema sem levar em consideração 

dois outros conceitos correlatos: identidade e cultura. Primeiramente, é natural a 

associação entre eles, mas, segundo Cuche (1999, p. 176), “não se pode, pura e 

simplesmente, confundir as noções de cultura e de identidade cultural ainda que 

as duas tenham uma grande ligação”. Para o teórico, a cultura é o que confere um 

caráter original a cada sociedade. Embora transmitida de maneira geracional, ela 

é também um produto de construção histórica, passível de renovação e 

reconstrução, a partir da interação dos indivíduos com o meio. Por outro lado, a 

identidade, de acordo com Stuart Hall (2006), não é fixa, é sujeita a 

deslocamentos. 

Berry salienta o fato de que as diferenças culturais ocasionadas pelo 

deslocamento geográfico são mais evidentes em grupos minoritários, como os 

imigrantes. Para o teórico, a estratégia ideal de aculturação é integrativa, quando 

o imigrante é capaz de negociar entre culturas, adotando elementos da cultura 

hospedeira sem renunciar aos seus traços culturais: 

 

[...] Minha visão de integração, como processo e resultado do 
contato intercultural, é tanto de continuidade como de mudança, 
além de reciprocidade e acomodação mútua. Essa visão inclui 
todos os grupos que coabitam em uma mesma sociedade, e 
mantêm suas heranças culturais dentro do que desejam, além de 
mudarem de forma a acomodarem-se às necessidades dos outros 
grupos. [...] Isso requer constantes negociações, dar e receber, 
baseada em conhecimento mútuo, confiança, segurança e 
respeito. (BERRY, 1997, p. 29) 

 

 No processo integrativo, é inevitável que, ao longo do processo de 

adaptação, os traços de sua cultura de origem se mesclem ao da cultura 

hospedeira, formando uma outra identidade, ou seja, uma identidade híbrida 

(BHABHA, 1998). Entretanto, Berry reconhece outras possibilidades, como a 

assimilação, que se dá quando um indivíduo não deseja manter sua memória 

cultural e absorve os traços distintivos de outra cultura. Em muitos casos, os 

imigrantes têm um mínimo de interação com a sociedade de acolhimento, 

buscando interagir com seus pares, em uma espécie de enclave cultural, que 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

59 

consiste na estratégia de separação. Há entre as várias formas de aculturação 

uma mais rara, a marginalização, definida pelo pouco desejo ou possibilidade de 

manutenção da cultura original, geralmente atrelada à exclusão pelo grupo 

dominante. 

Este preâmbulo se fez necessário para que pudéssemos apresentar a base 

teórica que nos permitiu analisar duas obras escritas por autoras migrantes, 

Precisamos de novos nomes, de NoViolet Bulawayo, e Aqui estão os sonhadores, 

de Imbolo Mbue. Ambas as obras apresentam narrativas que abordam questões 

identitárias, bem como as dificuldades enfrentadas pelos imigrantes ao tentarem 

se estabelecer em outros países. As autoras, embora em circunstâncias 

diferenciadas, passaram por um processo de aculturação, que, de certo modo, 

serviu de base à criação literária dos personagens dos romances. A análise 

comparativa focalizará duas personagens femininas: Darling, de Precisamos de 

Novos Nomes, e Neni, de Aqui estão os sonhadores. Por meio desses livros, é 

possível observar o impacto do processo de aculturação sobre as identidades 

individuais. 

Em nossa análise, intentamos demonstrar que, nos dois romances 

selecionados, as personagens buscam adaptar-se ao país de acolhimento, 

entretanto, como Sam e Berry nos fazem lembrar, os processos de aculturação 

ocorrem de modo diferenciado, levando a desfechos distintos. 

 

2. Questões identitárias e de aculturação em Precisamos de novos 

nomes 

 

 NoViolet Bulawayo, nascida em 1981, em Tsholotsho, no Zimbábue, 

migrou para os Estados Unidos para completar os seus estudos e, no novo país, 

obteve o título de mestre em Belas Artes pela Universidade Cornell. Seu primeiro 

romance, abordado neste trabalho, foi finalista do prêmio Booker em 2013, 

tornando-se a primeira escritora zimbabuense a ser indicada à premiação. Em 

Precisamos de novos nomes, ela aborda temas como a imigração, a identidade e 

o sonho americano, emprestando às personagens muito da sua própria 

experiência como imigrante.  

Descrito como um romance de formação, o romance, dividido em duas 

partes, retrata de forma detalhada o percurso de Darling, uma menina de 10 anos, 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

60 

desde a infância em uma comunidade chamada Paraíso, situada em um país 

africano não nomeado, até a idade adulta, já como imigrante nos Estados Unidos. 

Na África, durante a infância, Darling e seus amigos, Bastard, Chipo, 

Godknows, Sbho e Stina, enfrentam a dura realidade da pobreza, desde que suas 

casas foram demolidas sob a ordem do governo. A comunidade do Paraíso é uma 

favela que se formou à medida que os sem-teto foram se aglomerando na periferia 

da cidade.  Pelos olhos de Darling, o romance retrata as consequências de uma 

política de governo autoritária, em que os direitos humanos são ignorados, ou 

seja, a miséria e a fome. 

Quase todos os dias, Darling e seus amigos vão até uma localidade 

próxima, denominada Budapeste, para roubar goiabas e, dessa forma, matar a 

fome, como mostra a passagem a seguir: “Quando você está com fome, não 

consegue pensar em mais nada. Você não consegue pensar no amanhã, ou na 

escola, ou no que vai ser quando crescer. Tudo o que você pensa é em comida” 

(BULAWAYO, 2013, p. 45). Budapeste é habitada por pessoas brancas e 

abastadas.  

 Apesar da vida miserável que levam, as crianças frequentemente dialogam 

sobre a possibilidade de emigrar. Esse intenso desejo de abandonar seu país de 

origem é alimentado pela falta de esperança de uma melhor condição de vida. 

Ainda como resquício do tempo em que ainda tinham casa e acesso aos 

programas de televisão, as crianças acalentam o desejo de ir para os Estados 

Unidos: “Todos sonhamos em ir para a América, é o que falamos quando estamos 

com fome, quando não estamos com fome, quando estamos brincando, quando 

não estamos brincando. É o nosso grande sonho” (BULAWAYO, 2013, p. 103). 

Darling, em particular, tem uma motivação maior para sonhar, visto que sua tia 

Fostalina vive nos Estados Unidos há algum tempo. Movida pelo "sonho 

americano", Darling acredita que a emigração poderia proporcionar uma vida 

melhor para todos, pelo menos, uma vida menos miserável: “Para nós, crianças, 

ir para a América é o maior sonho. Nem sabemos por que, mas queremos ir.” 

(BULAWAYO, 2013, p.54)  

 A miséria leva os moradores do Paraíso a subempregos, caso da mãe de 

Darling, ou à emigração, como aconteceu com o pai da personagem. Envolvidos 

com a questão da sobrevivência, os pais dão pouca atenção às crianças, que, a 

solta, se tornam vulneráveis e sujeitos a abusos, inclusive sexuais. É também a 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

61 

pobreza que leva a população local a tentar obter um lenitivo para as duas dores 

na religião, sendo explorados em sua boa-fé.  Como Carreira enfatiza em sua 

análise do romance,  

 

Nesse cenário de miséria, as crianças do romance são forçadas a 
amadurecer. Entre elas, Chipo, uma menina de onze anos, está 
grávida, vítima de um estupro perpetrado pelo próprio avô. 
Sempre silenciosa, traz em si a marca da violência que parece 
estar em toda parte. Nenhuma das crianças frequenta mais a 
escola, pois os professores migraram, assim como o pai de 
Darling, que fora para a África do Sul e não retornara. 
(CARREIRA, 2019, p.148) 

 

 Sem orientação por parte dos adultos, as crianças vão aprendendo por si 

mesmas como lidar com situações para as quais não estão preparadas. Quando a 

gravidez de Chipo a impede de brincar com os colegas, estes decidem induzir o 

aborto do bebê utilizando um cabide: “Chipo me diz que está com medo. Ela não 

sabe o que acontecerá com ela ou com o bebê. Ela só quer ser criança de novo” 

(BULAWAYO, 2013, p. 55).  É nesse capítulo da obra que o leitor percebe a razão 

do título. Tendo como referência os personagens da série Plantão médico, que 

estavam acostumadas a assistir, as crianças chegam à conclusão de que, para 

praticar o aborto de modo adequado, necessitam de novos nomes, passando a 

utilizar os nomes dos médicos do seriado. Graças à intervenção de um adulto, o 

intento não é levado a cabo. 

 Em meio às adversidades, as crianças tentam se divertir como podem e 

uma de suas brincadeiras preferidas, o “Jogo dos países”, mostra sua percepção 

da situação econômica dos países: “Ninguém quer ser um desses trapos de países 

como o Congo, como a Somália, como o Iraque, como o Sudão, como o Haiti, 

como o Sri Lanka, nem mesmo este em que vivemos – quem quer ser um lugar 

terrível de fome e coisas caindo aos pedaços?” (BULAWAYO, 2013, p.46). Nessa 

primeira parte do romance, Darling acalenta o sonho de viver no país que ela 

considera “o grande babuíno do mundo” (BULAWAYO, 2014, p. 49) e ao qual se 

refere carinhosamente como “a minha América”. 

O romance contém um capítulo intermediário que antecede a segunda 

parte e serve de introito para a temática da imigração. Intitulado   “Como eles 

foram embora”, torna-se essencial para compreender a angústia e os anseios dos 

que partem em busca de uma nova vida: 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

62 

 

Olhe para eles indo embora aos bandos, os filhos da terra, olhe só 
para eles indo embora aos bandos. Os que não têm nada estão 
cruzando fronteiras. Os que têm ambições estão cruzando 
fronteiras. Os que têm esperanças estão cruzando fronteiras. Os 
que sofreram perdas estão cruzando fronteiras. Os que sentem 
dor estão cruzando fronteiras. Caminhando, correndo, 
emigrando, indo, desertando, andando, abandonando, fugindo, 
escapando – para toda parte, para países próximos e distantes, 
para países de que nunca se ouviu falar, para países cujos nomes 
não sabem pronunciar. Estão indo embora aos bandos. Quando 
as coisas se despedaçam, os Filhos da terra saem em debandada 
como pássaros fugindo de um céu ardente. Eles fogem de sua 
própria terra miserável para que sua fome possa ser aliviada em 
terras estrangeiras, suas lágrimas enxugadas em terras 
estranhas, as feridas do seu desespero tratadas em terras 
distantes, suas orações cheias de bolhas murmuradas na 
escuridão de terras desconhecidas. (BULAWAYO, 2013, p.127-
128) 

 

 O capítulo seguinte, intitulado “Destroyedmichygen”, inicia-se com 

Darling já nos Estados Unidos e o choque de realidade sofrido pela personagem. 

O título do capítulo permite uma dupla interpretação. Por um lado, reflete o erro 

de pronúncia de Darling ao se referir a Detroit, Michigan. Por outro, aponta para 

o que a personagem de fato encontra ao chegar. A cidade em que tia Fostalina 

reside é considerada por muitos uma cidade em decadência, devido à crise 

financeira iniciada em 2013, devido a uma série de fatores, principalmente a 

queda das receitas fiscais. As expectativas da protagonista são instantaneamente 

desfeitas quando ela percebe o contraste entre a sua visão particular dos Estados 

Unidos e o que de fato encontra, a começar pelo clima: “Com toda essa neve, com 

o sol longe daqui, com o frio e a tristeza, este lugar não parece a minha América, 

não parece nem mesmo real” (BULAWAYO, 2013, p.132). Aos poucos, ela percebe 

que, lá, nem todos têm a vida glamorosa que os programas de TV mostravam. 

Para tornar tudo mais difícil, a saudade que sente dos amigos é intensa. 

  

Se estivesse em casa eu sei que não ficaria sem sair porque uma 
coisa chamada neve estava me impedindo de ir lá fora viver a 
vida. Talvez eu e a Sbho e o Bastard e a Chipo e o Godknows e o 
Stina estaríamos em Budapeste, roubando goiabas. Ou 
estaríamos brincando de Encontrar Bin Laden ou do jogo dos 
países ou de queimada. Mas por outro lado não teríamos comida 
suficiente, e é por isso que vou tolerar ficar na América 
aguentando a neve; tem comida para comer aqui, todos os tipos 
e mais tipos de comida. Mas tem horas em que não importa 
quanta comida eu coma, vejo que a comida não faz nada por mim, 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

63 

como se estivesse com fome pelo meu país e nada fosse resolver 
isso. (BULAWAYO, 2013, p.134-35) 

  

 Ao passar a viver em outro país, o imigrante passa por um processo de 

adaptação que, para alguns, é mais lento e sofrido. Como John Berry (2004) 

enfatiza, há a necessidade de aculturar-se, de integrar-se à nova cultura. Isso 

implica a negociação entre culturas e a adoção de traços culturais do país de 

acolhimento. Mas o teórico também pontua que esse processo depende também 

do modo de recepção social. No caso de Darling, ele é dificultado pela 

discriminação. Quando seus tios se mudam de Detroit para Washington, Darling 

passa a sofrer bullying na escola. Sua aparência e modo de falar são objeto de 

crítica:  

 

Quando cheguei a Washington, queria morrer. As outras crianças 
implicavam comigo por causa do meu nome, do meu sotaque, do 
meu cabelo, do jeito que eu conversava ou dizia coisas, do jeito 
que eu me vestia, do jeito que eu ria. Quando implicam com você 
por causa de alguma coisa, primeiro você tenta consertar essa 
coisa para que as implicâncias parem, mas aquelas crianças 
malucas implicavam comigo por tudo, até mesmo as coisas que 
eu não tinha como mudar, e isso continuou acontecendo e 
continuou acontecendo até que no im simplesmente tudo parecia 
errado dentro da minha pele, do meu corpo, das minhas roupas, 
da minha língua, da minha cabeça. (BULAWAYO, 2013, p. 144) 
 

 Anos mais tarde, quando o carro em que está com uma amiga é parado por 

policiais, Darling demonstra estar plenamente ciente do que significa ser negro 

nos Estados Unidos:  

 

A Kristal sai da pista e para o carro. Eu me viro pra olhar para 
trás e tem luzes azuis piscando e sirenes por toda parte. Penso em 
abrir a porta e correr, só correr, mas depois eu me lembro de que 
a polícia atira em você por fazer uma coisa dessas se você for 
negro, então fico sentada no carro e digo, A gente não devia ter 
vindo, agora o que vamos fazer, o que a tia Fostalina vai dizer? 
(BULAWAYO, 2013, p. 190) 

 

Se, por um lado, ela tem de enfrentar o racismo e a discriminação, por 

outro, precisa conviver com a visão estereotipada que os americanos têm dos 

imigrantes africanos, pautada no exotismo, como mostra a passagem a seguir, em 

que a personagem está no banheiro do salão de festas onde o casamento de um 

amigo da tia Fostalina é realizado:  



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

64 

 

Estou lavando as mãos e admirando meu rosto interessante 
quando uma voz pergunta, Você também é da África? Olho para 
o espelho e uma mulher de vestido azul está parada ali, sorrindo 
para mim. Noto que o cheiro do seu perfume doce está por toda 
parte, como uma coisa viva. Sorrio de volta. Não é exatamente 
um sorriso-sorriso, apenas um rápido exibir de dentes. Isso é o 
que você faz na América, você sorri para pessoas que não conhece 
e sorri para pessoas de que você nem gosta e sorri sem motivo. 
Faço que sim com a cabeça, viro e começo a secar as mãos sob o 
secador barulhento. (...) 
Você pode dizer alguma coisa na sua língua?, ela pede. Eu dou 
uma risadinha, porque o que a pessoa diz diante de um pedido 
como esse? Mas a mulher está me olhando fixamente com 
expectativa, o que significa que não está brincando, então 
pergunto: 
Não sei, o que a senhora quer que eu diga? 
Bem, qualquer coisa.  
Deixo escapar um suspiro interior, porque isso é uma idiotice, 
mas me lembro de manter o sorriso no meu rosto. Digo uma 
palavra, sa-li-bo-na-ni, e pronuncio devagar para que ela não me 
peça para repetir. Ela não pede. 
Como é bonito, diz ela. Agora está olhando pra mim como se eu 
fosse uma maravilha, como se eu tivesse acabado de fazer algo 
mágico acontecer. (...) (BULAWAYO, 2013, p. 152) 

. 

 Para ser socialmente aceita, aos poucos, Darling passa por um processo de 

apagamento parcial de sua cultura de origem, abrindo caminho para uma 

negociação que leva ao que Homi Bhabha (1998) denomina “hibridismo”. A 

identidade formada pela via da interculturalidade constitui uma resposta às 

formas pelas quais os imigrantes são “representados ou interpelados nos sistemas 

culturais” que os rodeiam (HALL, 2006, p. 13).  

Se o bullying e o preconceito racial dificultam o processo de adaptação 

vivenciado pela protagonista, são também responsáveis pelo seu desejo de 

aculturar-se. Como aponta Hall (2006, p.9), a identidade somente se torna uma 

questão quando está em crise, quando algo que se supõe como fixo, coerente e 

estável é deslocado pela experiência da dúvida e da incerteza. Conforme Dantas 

explicita: 

  

Os sujeitos [...] expostos a novos contextos e formas alternativas 
de ser ao se deslocarem, precisam lidar com questões de 
mudanças de identidade cultural, tanto nacional quanto étnica. 
A primeira refere-se ao sentimento de um indivíduo pertencer e 
ser parte de um país ou estado soberano podendo mudar quando 
sai do país de origem e adquire uma nova cidadania. Enquanto a 
segunda, em contraste com a anterior, origina-se da herança 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

65 

ancestral do indivíduo que não pode ser mudada, embora possa 
ser negada ou ignorada. A identidade étnica refere-se a 
sentimentos e laços comuns compartilhados de cultura, raça, 
religião, linguagem e parentesco, que são forças organizadoras 
importantes das compreensões individuais da realidade. 
(DANTAS et al, 2010, p.49). 

 

Outrossim, no romance é mostrado a jornada de transformação cultural e 

identitária de Darling, que precisa se adaptar aos novos costumes do país 

receptor, visto que “a forma de contato cultural não é simplesmente a do encontro 

de culturas diferentes, mas a do contorno e transformação das fronteiras e da 

identidade cultural” (BHABHA, 1994, p.37). 

Embora Darling tenha uma vontade genuína de retornar ao país natal, 

resultante da saudade de sua mãe, ela vivencia sentimentos contraditórios, pois 

tem a consciência de que, em sua condição de imigrante ilegal, se retornar, não 

poderá regressar aos Estados Unidos, onde deseja continuar a viver: “É difícil 

explicar esse sentimento, é como se eu fosse duas. Uma parte tem saudade dos 

meus amigos, a outra não tem mais nenhum elo com eles, como se fossem 

desconhecidos” (BULAWAYO, 2013, p.183).  

A personagem adota elementos da cultura americana, porém, mantendo 

aspectos de sua cultura original, o que caracteriza um processo integrativo, 

segundo Berry. Simultaneamente, ela se percebe como dona de uma identidade 

híbrida, como mostra a passagem a seguir: “Eles nunca mais serão os mesmos, 

porque você simplesmente não tem como ser o mesmo depois que deixa para trás 

quem e o que você é, você simplesmente não tem como ser o mesmo” 

(BULAWAYO, 2013, p.128). 

 

 A identidade híbrida da protagonista reflete a natureza dinâmica e 

contínua da construção da identidade cultural, como proposto por Cuche, a 

identidade cultural não é estática, mas moldada e remoldada pelas experiências 

e contextos vividos pelos indivíduos: “Deve-se considerar que a identidade se 

constrói e se reconstrói constantemente no interior das trocas sociais. Esta 

concepção dinâmica se opõe àquela que vê a identidade como um atributo 

original e permanente que não poderia evoluir” (CUCHE, 1999, p.183). 

Os impedimentos causados pela ilegalidade da sua permanência no país 

forçam a personagem a uma escolha, idêntica à de tantos outros imigrantes 

oriundos de países subdesenvolvidos: 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

66 

 
Não voltávamos para nossa terra para visitar porque não 
tínhamos os documentos para o nosso retorno, então ficávamos 
sabendo que se fôssemos não poderíamos entrar de novo na 
América. Ficávamos, como prisioneiros, só que escolhemos ser 
prisioneiros e adorávamos nossa prisão; não era uma prisão 
ruim. E como as coisas só pioravam no nosso país, apertávamos 
ainda mais nossos grilhões e dizíamos, Não vamos embora da 
América, não, não vamos embora. (BULAWAYO, 2013, p.215) 
 
 

A passagem acima ilustra com clareza a motivação para a permanência de 

Darling nos Estados Unidos. 

 

3. Questões identitárias e de aculturação em Aqui estão os 

sonhadores 

 

O romance Aqui estão os sonhadores, da autora camaronesa Imbolo 

Mbue, focaliza a história de um casal, Jende Jonga e Neni, que são originalmente 

do Limbe, Camarões, onde enfrentaram situações difíceis, principalmente pelo 

fato do pai de Neni não aceitar o relacionamento. Essa objeção culmina com a 

prisão de Jende. Depois disso, o casal resolve emigrar para os Estados Unidos em 

busca da realização do sonho americano. Com auxílio de um primo, Winston, 

Jende é o primeiro a emigrar. Posteriormente, Neni e o filho de ambos se unem a 

ele.  

O romance tem como pano de fundo a crise econômica que assolou os 

Estados Unidos em 2008 e aborda as dificuldades enfrentadas pelos imigrantes 

no país. A narrativa se inicia com Jende se preparando para uma entrevista de 

emprego. O que mais o aflige é a sua condição de ilegalidade, uma vez que o seu 

visto temporário já está vencido. Com a ajuda do primo, consegue o posto de 

chauffeur de Clark Edwards, principal executivo do banco de investimentos 

Lehman Brothers. Depois de quatro anos como clandestino e vivendo de 

subempregos, essa oportunidade dá ao personagem a esperança de proporcionar 

à sua família uma vida melhor. Neni, por sua vez, trabalha como cuidadora de 

idosos  

Ao contrário da esposa, que tem um visto de estudante e estuda química 

na faculdade comunitária, com a esperança de se tornar farmacêutica, Jende 

corre o risco de ser deportado. No intuito de obter o green card, ele é instruído 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

67 

por um advogado trapaceiro a pedir asilo devido a uma suposta ameaça de morte 

por parte da família da esposa.  

Como Lidiane Lessa de Jesus Santos (2023) argumenta em sua dissertação 

de mestrado, o sistema político e econômico dos Estados Unidos é um dos 

principais antagonistas dos imigrantes no romance. Em 2007, quando a história 

se inicia, ninguém tinha ideia do colapso financeiro que viria a ocorrer no ano 

seguinte causada pela bolha imobiliária. 

Ao se estabelecerem no Harlem, Jende e Neni ambicionavam alcançar 

condição idêntica à de alguns de seus conterrâneos, como Arkamo e Sapeur, que, 

tendo conseguido o green card, puderam comprar imóveis por meio de hipotecas: 

 

Olhavam as fotografias que Arkamo e Sapeur mandavam de suas 
casas espaçosas e SUVs gigantescos e, por mais que se esforçasse, 
Jende achava impossível não sentir inveja deles. Esses rapazes, e 
outros que conhecia nessas cidades, vieram de Limbe mais ou 
menos na mesma época. Ganharam a mesma quantia de dinheiro 
que ele ganhara (ou menos, trabalhando como assistentes de 
enfermagem qualificados ou encarregados de almoxarifado em 
lojas de departamentos), e, no entanto, estavam comprando 
casas — casas de três quartos estilo rancho; casas de quatro 
quartos com quintais onde os filhos brincavam e onde, no Quatro 
de Julho, faziam churrascos repletos de milho grelhado e soya. 
(MBUE, 2016, p.96).   

 

Essa imagem de prosperidade seduz o casal, que demonstra, desde o início, 

o desejo de deixar para trás tudo o que os vincula ao país natal, do qual não guarda 

boas lembranças. Esse desejo equivale a um processo de assimilação cultural 

(BERRY, 2004), em que os traços da cultura originária são apagados em 

detrimento da cultura do país de adoção. Há, no romance, uma passagem 

significativa que ilustra bem o modo de pensar de Jende ao emigrar: 

 

Não, gente como ele não visitava a América. Ia para lá e lá ficava, 
até conseguir voltar para casa como um vitorioso com os bolsos 
cheios de dólares e fotos de uma vida feliz. Foi por isso que no dia 
em que embarcou no voo da Air France de Duala para Newark 
com conexão em Paris, tinha certeza de que não veria Camarões 
novamente até ter reivindicado sua parcela de leite, mel e 
liberdade que corria no paraíso-para-batalhadores chamado 
Estados Unidos! (MBUE, 2016, p. 25). 

 

O sonho contrasta com seu modus vivendi na terra natal. Conforme Santos 

sinaliza: 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

68 

Em Camarões, a corrupção do governo se alastrava por todos os 
setores da sociedade e apenas aqueles indivíduos com condições 
financeiras elevadas e os que possuíssem contatos conseguiam 
cargos bem remunerados, fazendo com que os cidadãos de alta 
classe mantivessem sua posição financeira e os de classes mais 
baixas não tivessem chance de melhorar suas condições de vida. 
Para Jende, a curta estadia nos Estados Unidos rendeu mais 
frutos do que o tempo em que viveu em Limbe. Embora viva com 
a família em um apartamento pequeno, alugado irregularmente, 
eles possuem motivos para acreditar que poderão alcançar seus 
objetivos (SANTOS, 2023, p. 49). 

 

Até o momento em que a crise atinge toda a sociedade americana, os Jonga 

se mostram efetivamente adaptados à cultura e à sociedade estadunidense. Com 

o propósito de adquirir uma casa própria como ideal comum, o casal se sente 

próximo da realização do sonho. Na passagem a seguir, é possível observar que, 

pela primeira vez, Neni se sente plenamente feliz: 

 

Agora, um ano e meio depois, Nova York era seu lar, um lugar 
com todos os prazeres que desejava. Acordava ao lado do homem 
que amava e virava o rosto para ver seu filho. Pela primeira vez 
na vida, tinha um emprego, como auxiliar doméstica de saúde 
por meio de uma agência que pagava em dinheiro vivo, já que ela 
não tinha permissão de trabalho. Era uma estudante matriculada 
pela primeira vez em dezesseis anos, cursando química no 
Borough of Manhattan Community College, sem precisar se 
preocupar com a anuidade, pois sabia que Jende sempre pagaria 
os três mil dólares por semestre sem reclamar, ao contrário de 
seu pai, que se queixava incessantemente de suas dores de cabeça 
financeiras e fazia um discurso dizendo que os francos 
camaroneses não cresciam em mangueiras sempre que um de 
seus oito filhos pedia dinheiro para as mensalidades escolares ou 
para uniformes novos [...] E pela primeiríssima vez na vida, tinha 
um sonho além do casamento e da maternidade: tornar-se 
farmacêutica [...] Três dias por semana ia à escola e, depois das 
aulas, caminhava pelos saguões carregando seus grossos livros 
didáticos de álgebra, química, biologia e filosofia, radiante 
porque estava crescendo para se tornar uma mulher culta [...] Ela 
teria orgulho de si mesma, faria Jende ter orgulho de sua esposa 
e Liomi ter orgulho de sua mãe. Havia esperado demais para se 
tornar alguma coisa, e agora, aos trinta e três anos, finalmente 
tinha, ou estava perto de ter, tudo que sempre desejara na vida 
(MBUE, 2016, p.20). 

 

Embora Jende não tenha instrução e saiba que suas chances são mais 

limitadas, ele também não tem dúvidas em relação à permanência no país, como 

mostra o trecho a seguir, em que ele explica ao patrão a razão de sua ida para os 

Estados Unidos: 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

69 

 

— É porque o meu país não presta, senhor — disse. — Não é nada 
parecido com os Estados Unidos. Se tivesse ficado no meu país, 
não teria me tornado nada. Teria continuado a não ser nada. Meu 
filho ia crescer e ficar pobre como eu, assim como eu era pobre 
como o meu pai. Mas nos Estados Unidos, senhor? Posso me 
tornar alguma coisa. Posso até me tornar um homem respeitável. 
Meu filho pode se tornar um homem respeitável (MBUE, 2016, 
p. 47). 

 

Em sua análise da obra, Santos (2023) aponta um aspecto de extrema 

relevância no romance: a apresentação da problemática da migração sob o ponto 

de vista masculino e feminino. Pelo fato de os homens normalmente emigrarem 

primeiro para conseguir emprego e meios de buscar a família, a imigração foi, por 

muito tempo, pensada apenas na ótica masculina. No romance de Mbue, a ótica 

feminina sobressai, na medida em que Neni expressa amplamente o seu desejo 

de americanizar-se. 

O processo de integração dos personagens à cultura estadunidense é, 

entretanto, interrompido, quando, em meio à crise crescente, Jende perde o 

emprego e recebe a notícia de que seu pedido de asilo foi negado: 

 

Não havia nada que alguém pudesse fazer. Ninguém podia salvá-
lo da Imigração Americana. Ele teria de voltar para casa. Teria de 
regressar a um país onde perspectivas de uma vida melhor eram 
direito de nascença de poucos abençoados, a uma cidade da qual 
sonhadores como ele fugiam diariamente. Ele e sua família 
teriam de retornar a New Town de mãos vazias, sem nada além 
de relatos sobre o que tinham visto e feito nos Estados Unidos, e 
quando 68 as pessoas perguntassem por que haviam retornado e 
se mudado de volta para a casa caindo aos pedaços de seus pais, 
teriam de contar uma mentira, uma mentira muito boa, porque 
seria o único jeito de escapar da vergonha e da indignidade. Com 
a vergonha era capaz de conviver, mas com seu fracasso como 
marido e pai... (MBUE, 2016, p. 72). 

 

            Ao receber a notícia da morte do pai e o diagnóstico de stress como a causa 

dos problemas de saúde que vem sentindo, Jende decide retornar a Camarões. 

Com mais um filho para criar e a situação adversa no país, essa lhe parece ser a 

decisão mais acertada. A reação de Neni é de revolta e discordância, visto que não 

se mostra favorável a abrir mão dos seus sonhos. Por fim, ela se rende aos 

argumentos apresentados pelo marido:  

 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

70 

Veja quanta gente com documentos está tendo que batalhar. Veja 
como até mesmo alguns americanos estão sofrendo. Eles 
nasceram neste país. Eles têm passaporte americano, e mesmo 
assim estão dormindo na rua, indo para cama com fome, 
perdendo seus empregos e suas casas todo dia nesta... nesta crise 
econômica. (MBUE, 2016, p. 339). 

 

O retorno não constitui um fracasso de fato, visto que eles conseguiram 

economizar o suficiente para ter uma vida confortável no país natal, entretanto, 

o contato com a cultura estadunidense promoveu trocas culturais que não 

permitirão que pensem em si mesmos da mesma forma que antes. Suas 

identidades já não são as mesmas, pois se tornaram híbridas.  

Além disso, como Santos (2023, p. 115) argumenta: “Mbue deixa a porta 

aberta para Neni e sua filha retornarem aos Estados Unidos, pois Timba, a filha 

caçula do casal, é uma cidadã estadunidense, e Neni retorna à Nigéria 

voluntariamente antes do vencimento do seu visto de estudante”. 

 

Considerações finais 

 

 A proposta desse trabalho foi a análise dos romances Precisamos de Novos 

Nomes, de NoViolet Bulawayo e Aqui estão os sonhadores, de Imbolo Mbue, no 

que diz respeito à questão identitária dos personagens migrantes e protagonistas, 

a fim de demonstrar como o contato intercultural afeta as identidades. 

Em Precisamos de Novos Nomes, a protagonista supera o choque cultural, 

a crise identitária e passa por um processo integrativo de aculturação em que há 

um predomínio das práticas culturais do país receptor sem a renúncia às suas 

raízes.  

Em Aqui estão os sonhadores, apesar da disposição das personagens à 

assimilação, esse processo não ocorre. Há, diferentemente, uma integração 

parcial que é interrompida pela necessidade do retorno à terra natal. 

Em ambas as obras, os protagonistas são movidos pelo sonho americano, 

que, aos poucos, se desfaz ante a realidade que se apresenta. Darling, embora não 

por escolha e sim por contingência, tem a oportunidade de ressignificar a própria 

identidade e reconstruir a sua vida em uma nova pátria. Os Jonga, apesar da 

frustração, no retorno a Camarões, levam a experiência e os frutos do contato 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

71 

intercultural que lhes permitirão, acima de tudo, ver a si próprios sem o estigma 

de inferioridade que carregavam ao emigrar. 

 

Referências  

 

BHABHA, Homi K. The Location of Culture. London: Routledge, 1994. 
 
BERRY, John W. Migração, aculturação e adaptação in DEBIAGGi, Sylvia 
Dantas; Paiva, Geraldo José (orgs.). Psicologia, E-Imigração e Cultura. São 
Paulo: Casa do Psicólogo, 2004, p. 29-45. 
 
BERRY, John W. Contexts of acculturation. In: SAM, David L.; BERRY, John W. 
(ed.). The Cambridge Handbook of Acculturation Psychology. New York: 
Cambridge University Press, 2006. p. 27-42. 
 
BULAWAYO, NoViolet. Precisamos de Novos Nomes. Tradução de Adriana 
Lisboa. [S. l.]: Biblioteca Azul, 2014. 254 p. ISBN 9788525057785. 
 
BHABHA, Homi K. Interrogando a identidade. In: BHABHA, Homi K. O local da 
cultura. Tradução de Myriam Avila. Belo Horizonte: Editora da UFMG, 1998. 
p.70-104. 
 
CANDAU, Joël. Memória e identidade: do indivíduo às retóricas holistas. In: 
CANDAU, Joël. Memória e identidade. Tradução de Maria Letícia Ferreira. São 
Paulo: Contexto, 2011. p. 21-57. 
 
CARREIRA, Shirley de S. G. A reconfiguração da identidade cultural em 
Precisamos de Novos Nomes, Noviolet Bulawayo. Ilha do Desterro - A Journal of 
English Language, Literatures in English and Cultural Studies, v. 72, n. 1, p. 145-
158, 1 fev. 2019. Disponível em: https://doi.org/10.5007/2175-8026.2019v7 
2n1p145. Acesso em: 19 maio 2024. 
 
CARREIRA, Shirley de S. G.; BEZERRA, Victória Cristina de S. Migração, 
identidade e reterritorialização em Precisamos de novos nomes, de NoViolet 
Bulawayo, e “No seu pescoço”, de Chimamanda Ngozi Adichie. Caderno Seminal, 
v. 32, n. 32, 5 jun. 2019. Disponível em: 
https://doi.org/10.12957/cadsem.2019.38551. Acesso em: 19 maio 2024. 
 
CUCHE, Denys. Cultura e Identidade. In: CUCHE, Denys. (Org.). A noção de 
cultura nas ciências sociais. Bauru: EDUSC, 1999. p. 175-202. 
 
DANTAS, Sylvia Duarte; UENO, Laura; LEIFERT, Gabriela; SUGUIUR, Marcos. 
Identidade, migração e suas dimensões psicossociais. - Revista Interdisciplinar 
da Mobilidade Humana, vol. 18, núm. 34, enero-junio, 2010, pp. 45-60. 
 
HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 11ª ed. Tradução de 
Tomaz Tadeu da Silva. Rio de Janeiro: DP&A, 2006. 
 

https://doi.org/10.5007/2175-8026


(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

72 

SAM, David L. Acculturation: conceptual background and core components. In: 
SAM, David L.; BERRY, John W. (ed.) The Cambridge Handbook of 
Acculturation Psychology. New York: Cambridge University Press, 2006. p. 11-
26. 
 
SANTOS, Lidiane Lessa de Jesus. A representação do Sonho Americano em Aqui 
estão os sonhadores, de Imbolo Mbue, e Americanah, de Chimamanda Adichie. 
2022. 129f. Dissertação (Mestrado em Estudos Literários) – Programa de Pós-
Graduação em Letras e Linguística – Faculdade de Formação de Professores, 
Universidade do Estado do Rio de Janeiro, São Gonçalo, 2023. 
 
SOUZA, Lynn Mario T. Menezes de. Hibridismo e tradução cultural em Bhabha. 
In: ABDALA JÚNIOR, Benjamin (org). Margens da cultura: mestiçagem, 
hibridismo & outras misturas. São Paulo: Boitempo Editorial, 2004. p. 113-133. 

 
 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

73 

A experiência da velhice em Age of Iron, de John Maxwell 
Coetzee 

 

Letícia Malloy1 

Flávia Gabriela da Silva Barbosa2 
 

John Maxwell Coetzee, escritor sul-africano vencedor do Prêmio Nobel de 

Literatura em 2003, publicou em 1990 Age of Iron, um romance epistolar 

ambientado na Cidade do Cabo no ano de 1986. Trata-se de período em que a 

África do Sul, ainda submetida às normas de segregação racial impostas pelo 

regime do Apartheid, encontrava-se sob as regras de um Estado de Emergência e 

vivia às portas de uma transição para o regime democrático. 

O contexto político e socioeconômico daquele país é apresentado ao leitor 

segundo a perspectiva da narradora-protagonista Elizabeth Curren, uma 

professora de Estudos Clássicos aposentada que se dedica à escrita de uma longa 

carta à filha, exilada na América do Norte por divergir do regime segregacionista 

vigente no país natal. Ao longo da carta, a personagem idosa registra observações 

acerca do espaço público pelo qual transita, expondo mazelas decorrentes da 

desigualdade social, do racismo e da violência institucional. Tais registros são 

entremeados a passagens nas quais Mrs. Curren discorre sobre memórias do país, 

memórias familiares e eventos testemunhados no presente da narrativa. A 

missiva escrita para a filha é aberta fazendo-se referência a um espaço físico que 

opera à maneira de elo entre a história familiar da personagem e a cidade onde 

vive sua velhice. Isso porque, nesse espaço, acumulam-se tanto lembranças sobre 

a infância da filha quanto percepções acerca de eventos atuais. Como se verifica 

no excerto a seguir, uma passagem lateral da casa de Mrs. Curren, antigo espaço 

de brincadeiras da filha, torna-se um abrigo ocupado por um homem em situação 

de rua: 

                                                 
1 Doutora em Teoria da Literatura e Literatura Comparada pela Universidade Federal de Minas 
Gerais. Alumna do Instituto de Literatura Norte-Americana Contemporânea da University of 
Montana e do Bureau of Cultural Affairs (US Department of State). Professora adjunta na 
Universidade Federal do Rio Grande do Norte. Líder do Núcleo de Literatura e Estudos Etários, 
certificado pelo CNPq. 
 
2 Discente do curso de Letras – Português e Inglês da Universidade Federal do Rio Grande do 
Norte. Bolsista de iniciação científica (UFRN). Membro do Núcleo de Literatura e Estudos 
Etários. 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

74 

 

Há uma passagem que desce ao lado da garagem, lembra-se, 
onde você e seus amigos às vezes iam brincar. Agora é um lugar 
morto, ermo, sem uso, onde as folhas jogadas pelo vento se 
amontoam e apodrecem. 
Ontem, no final dessa passagem, encontrei uma casa feita de 
caixas de papelão, revestida de plástico e, dentro dela, um 
homem encolhido, um homem que eu reconheci das ruas: alto, 
magro, com uma pele curtida e longos caninos cariados, vestindo 
um terno cinza largo e um chapéu de aba caída. Tinha o chapéu, 
agora, com a aba dobrada sob a orelha, e dormia. Um 
abandonado, um desses abandonados que anda pelos pátios de 
estacionamento da rua Mill, pedindo dinheiro aos que vão às 
compras, bebendo debaixo dos viadutos, comendo das latas 
refugadas. Um desses sem lar, para quem agosto, o mês das 
chuvas, é o pior de todos. Dormia na sua caixa, as pernas 
estiradas como as de uma marionete, a boca aberta. Havia um 
cheiro forte à sua volta: urina, vinho doce, roupa mofada e mais 
alguma coisa também. Sujeira (COETZEE, 1992, p. 9)3. 

 

Considera-se significativo o fato de que a carta escrita por Mrs. Curren seja 

iniciada com uma observação sobre a passagem da casa através da qual são 

realizados trânsitos entre espaço doméstico e esfera pública, assim como entre 

memória familiar e tempo presente. Esses trânsitos, que se repetem ao longo da 

narrativa, são postos à vista logo na abertura da carta a partir da escrita sobre a 

miséria do homem encolhido sob anteparos de papelão. No trecho seguinte, já 

dentro de sua casa, a protagonista redige que, após ter se submetido ao 

tratamento relativo a um câncer de mama, acabara de receber do médico a notícia 

de que a doença havia se espalhado pelo organismo, não havendo qualquer 

possibilidade de remissão (COETZEE, 1992, p. 10). 

O processo de adoecimento passa a servir, então, como força propulsora 

da escrita: à medida que os sintomas da doença avançam, intensifica-se também 

o ímpeto de registro de uma espécie de carta-testamento, em que Mrs. Curren 

                                                 
3 No original: “There is an alley down the side of the garage, you may remember it, you and your 
friends would sometimes play there. Now it is a dead place, waste, without use, where 
windblown leaves pile up and rot. 
Yesterday, at the end of this alley, I came upon a house of carton boxes and plastic sheeting and 
a man curled up inside, a man I recognized from the streets: tall, thin, with a weathered skin 
and long carious fangs, wearing a baggy grey suit and a hat with a saggy brim. He had the hat 
on now, sleeping with the brim folded under his ear. A derelict, one of the derelicts who hang 
around the parking lots on Mill Street, cadging money from shoppers, drinking under the 
flyover, eating out of refuse cans. One of the homeless for whom August, month of rains, is the 
worst month. Asleep in his box, his legs stretched out like a marionette’s, his jaw agape. An 
unsavoury smell about him: urine, sweet wine, mouldy clothing, and something else too. 
Unclean.” (COETZEE, 1991, p. 3)  



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

75 

estrutura memórias individuais e as articula à memória coletiva, questiona suas 

próprias atitudes como mulher branca pertencente à classe média vivendo sob as 

regras do Apartheid, problematiza a organização do espaço público e reflete sobre 

situações opressivas a que são submetidas as comunidades negras. Seu declínio 

físico é delineado paralelamente à constatação do quadro sociopolítico e 

humanitário insustentável a que chega a África do Sul. Como observa Antoinette 

Pretorius em estudo sobre a infância, a feminilidade e a velhice em Age of Iron, 

 

[o] processo de escrita de uma missiva metaficcional força 
Curren a tomar consciência de sua cumplicidade passiva com o 
regime do apartheid e, dessa forma, obriga-a a reexaminar antes 
de sua morte sua posição em relação ao contexto sociopolítico em 
que vive. Ao fazer isso, sua morte iminente torna-se textualmente 
associada à morte dessa estrutura política (2017, p. 259, tradução 
nossa)4. 

 

Fragilizada pelo avanço da idade e pelo agravamento do câncer, a 

personagem central de Age of Iron não opta pelo emprego de cuidados paliativos, 

tampouco por dias de isolamento que pudessem poupá-la de eventuais 

contrariedades. O enfrentamento de seus últimos dias se dá pelo esgarçamento 

dos limites entre as dimensões pública e privada e, bem assim, pela convergência 

entre memórias idílicas do passado familiar e a observação da decadência 

corrente de seu país. A transgressão de limites entre tais dimensões ocorre a 

partir das interações entre Mrs. Curren e as demais personagens. Mr. Vercueil, o 

homem em situação de rua que, de início, encontra abrigo na passagem lateral da 

casa da protagonista, é autorizado a permanecer no quintal da casa. 

Posteriormente, com o avanço da doença de Mrs. Curren e a necessidade de que 

esta receba algum tipo de assistência, faculta-se a Mr. Vercueil a entrada na casa 

e o acesso ao quarto da idosa. (COETZEE, 1992, p. 163-8) A acolhida do sujeito, 

que traz consigo a dependência de bebidas alcoólicas e a debilidade física 

provocada por um acidente de trabalho, também abre as portas da casa de Mrs. 

Curren para a promoção de reflexões sobre os abismos que separam estratos 

sociais na África do Sul. 

                                                 
4 No original: “The process of penning this metafictive missive forces Curren into an awareness 
of her passive complicity with the apartheid regime, and thus compels her to re-examine before 
her death her position in relation to the socio-political context in which she lives. In doing so, her 
impending death becomes textually conflated with the death of this political structure.” (2017, 
p. 259) 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

76 

Os limites físicos da moradia de Mrs. Curren também são transpostos por 

Florence, empregada doméstica que trabalha na casa da protagonista e ali 

encontra refúgio para seu filho, Bheki, e para seu jovem amigo, John. Sem a 

anuência de Mrs. Curren, Florence esconde em um quarto os dois meninos, 

procurados pela polícia por participarem de atos de resistência à estrutura 

segregacionista do Estado sul-africano. (COETZEE, 1992, p. 51-2) Em conversas 

entabuladas entre Mrs. Curren e Florence, evidenciam-se em um primeiro 

momento relevantes idiossincrasias que marcam os enunciados de cada uma, 

organizados segundo a classe social e a geração a que pertencem. Enquanto Mrs. 

Curren questiona a necessidade de a juventude oferecer uma oposição violenta 

aos aparelhos institucionais, Florence não condena as atitudes da nova geração e 

sugere ser desnecessário que os mais novos se submetam à autoridade dos mais 

velhos: 

 

No ano passado, quando começaram os problemas nas escolas, 
eu me abri com Florence. – No meu tempo, considerávamos a 
educação um privilégio – disse. Os pais reduziam seus gastos e 
poupavam para manter os filhos na escola. Seria loucura pensar 
em queimar uma escola para destruí-la. 
– Hoje em dia é diferente – replicou Florence.  
– Você aprova que as crianças destruam suas escolas, 
queimando-as?  
–  Não posso dizer a essas crianças o que fazer – disse Florence. 
– Hoje, tudo mudou. Não há mais mães nem pais.  
– Isso é tolice – respondi. – Sempre há mães e pais. – Com essa 
observação terminou a nossa troca de palavras (COETZEE, 1992, 
p. 40).5  

 

Ao tomar ciência da presença de Bheki e John em sua casa e, sobretudo, 

após a morte daqueles jovens em decorrência de ações policiais de extermínio, 

Mrs. Curren experimenta um processo de reavaliação de sua postura de relativo 

alheamento quanto à realidade vivida nas comunidades negras. Mais que opor-

se intelectualmente ao regime do Apartheid, como sempre fizera, a personagem 

                                                 
5 No original: “Last year, when the troubles in the schools began, I spoke my mind to Florence. 
‘In my day we considered education a privilege,’ I said. ‘Parents would scrimp and save to keep 
their children in school. We would have thought it madness to burn a school down.  
‘It is different today,’ replied Florence.  
‘Do you approve of children burning down their schools?’  
‘I cannot tell these children what to do,’ said Florence. ‘It is all changed today. There are no more 
mothers and fathers.’  
‘That is nonsense,’ I said. ‘There are always mothers and fathers.’ On that note our exchange 
ended.” (COETZEE, 1991, p. 36) 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

77 

abandona a condição de isolamento em relação àqueles que estão nas periferias 

da Cidade do Cabo e acaba por promover deslocamentos entre seu bairro de classe 

média e as regiões urbanas onde a resistência ao regime é deflagrada. A partir da 

inquietação de Mrs. Curren, a narrativa recupera e agrega sentidos à ideia da 

passagem apresentada em sua cena inicial. Para além de Mr. Vercueil, Mrs. 

Curren passa a habitar um limiar, ainda que simbólico, sendo este a zona de 

impasse ocupada pelas subjetividades que, de alguma forma, não se acomodam 

às configurações impostas pela violência segregacionista. 

Nota-se, ao longo das relações estabelecidas entre Mrs. Curren e 

personagens investidas de alguma sorte de vulnerabilidade social, a construção 

de uma experiência particular da velhice. Há que se ponderar, nesta passagem do 

estudo, que a vivência da velhice não se realiza de maneira uniforme; antes, como 

pondera Simone de Beauvoir em A velhice ([1970] 2018, p. 13), resulta da 

combinação de aspectos biológicos, que dizem respeito às mudanças sofridas pelo 

organismo, aspectos psicológicos, atinentes à esfera comportamental, e aspectos 

existenciais, relacionados à percepção da passagem do tempo e aos sentidos 

atribuídos à trajetória do sujeito envelhecido. Ainda segundo a filósofa francesa, 

a experiência da velhice é situada historicamente, socialmente e geograficamente 

(2018, passim). Repisando as reflexões propostas por Beauvoir, a professora 

Carmen Lúcia Tindó Secco reforça a perspectiva de que “[f]atores individuais, 

como temperamento, família, saúde, e fatores sociais, como classe, condições 

econômicas, tipo de trabalho, entre outros, interagem e tornam variável o 

conceito de envelhecimento” (1994, p. 7). 

É de se reconhecer que, às páginas iniciais de Age of Iron, a senescência 

experimentada por Mrs. Curren abrange sensações de repulsa, estranhamento e 

desprezo por parte da própria personagem, em experiência similar à que Jean 

Améry, no ensaio “Stranger to Oneself”, atribui a uma hipotética senhora A: 

“Talvez o componente mais forte de seu cansaço seja apenas essa alienação de si 

mesma, essa discrepância entre o eu jovem que ela trouxe consigo ao longo dos 

anos e o eu da mulher idosa no espelho.” ([1968]1994, p. 31, tradução nossa)6 

Trata-se de vivência afinada, também, com certa ponderação feita por Simone de 

                                                 
6 No original: “Perhaps the strongest component of her weariness is just this alienation from 
herself, this discrepancy between the young self she has brought along with her through the 
years and the self of the aging woman in the mirror.” ([1968]1994, p. 31) 
 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

78 

Beauvoir, segundo a qual “[a] velhice é particularmente difícil de assumir, porque 

sempre a consideramos uma espécie estranha: será que me tornei, então, uma 

outra, enquanto permaneço eu mesma?” (2018, p. 297). O estranhamento de Mrs. 

Curren em face de seu corpo pode ser exemplificado pela passagem a seguir: 

 

Preparei um banho quente, despi-me e, com dor, entrei na 
água. Por que não? Deixei pender a cabeça; as pontas do 
cabelo que caíam sobre o meu rosto tocaram a água; 
minhas pernas, manchadas, azuladas pelas veias, 
projetavam-se como estacas à minha frente. Uma mulher 
velha, doente e feia, aferrando-se ao que abandonou. Os 
vivos, impacientes com as mortes longas; os mortos, 
invejosos dos vivos. Um espetáculo insípido: pode terminar 
logo (COETZEE, 1992, p. 53-4, grifos nossos)7 

 

É possível, ainda, aproximar o estranhamento sentido por Mrs. Curren em 

relação ao próprio corpo de uma das nuances atribuídas por Julia Kristeva àquele 

que se encontra na condição de estrangeiro. No ensaio “Tocata e fuga para o 

estrangeiro” ([1988] 1994), a filósofa búlgaro-francesa discorre sobre variadas 

acepções atribuíveis à palavra, levando em consideração desde aquele que se 

distancia espontaneamente de sua terra natal até o sujeito que, não tendo deixado 

o país de origem, sente-se deslocado em sua própria comunidade. Sugerindo um 

embaçamento de categorias capazes de identificar o estrangeiro – considerado 

um inimigo ou, ao menos, um outro, por vezes acolhido e por vezes rejeitado – e 

o patrício, Kristeva se vale da premissa de que o estranhamento habita a todos, 

independentemente da consecução de deslocamentos territoriais: 

“[e]stranhamente, o estrangeiro habita em nós: ele é a face oculta da nossa 

identidade, o espaço que arruína a nossa morada, o tempo em que se afundam o 

entendimento e a simpatia” (KRISTEVA, 1994, p. 9). No caso de Mrs. Curren, o 

estranhamento é acentuado pela repulsa à debilidade de seu corpo e pela rejeição 

às marcas nele deixadas em razão da passagem do tempo. 

A pouco e pouco, entretanto, a recusa do envelhecimento corporal cede 

espaço a outro tipo de preocupação, consubstanciada em um denso investimento 

da protagonista em outros aspectos constitutivos de sua identidade. A mulher 

                                                 
7 No original: “I ran a hot bath, undressed, and painfully lowered myself into the water. Why 
not? I hung my head; the ends of my hair, falling over my face, touched the water; my legs, 
mottled, blue-veined, stuck out like sticks before me. An old woman, sick and ugly, clawing on 
to what she has left. The living, impatient of long dyings; the dying, envious of the living. An 
unsavoury spectacle: may it be over soon.” (COETZEE, 1991, p. 50) 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

79 

branca, professora aposentada do magistério superior e pertencente à classe 

média revê posicionamentos e estabelece dinâmicas de solidariedade com 

subjetividades que, até então, apenas avistava na paisagem urbana ou se faziam 

presentes a partir de relações de subalternidade. Nessa linha de raciocínio, a 

velhice passa a se afigurar, na narrativa de J. M. Coetzee, como estágio de 

esclarecimento e lucidez, a despeito do adoecimento físico. Pela primeira vez, 

Mrs. Curren é levada a refletir de maneira emancipatória sobre as falhas do tecido 

social de que faz parte. Quando leva Florence, sua empregada doméstica, ao 

trabalho do marido desta, a protagonista se dá conta de que a refeição servida na 

mesa de jantar de sua casa pressupõe um nível de precarização laboral não 

avistado do bairro nobre onde mora: 

 

Ele, William, o marido de Florence, tinha um serviço que não 
podia ser interrompido. Consistia em apanhar uma galinha, virá-
la de cabeça para baixo, prender o corpo que se debatia entre os 
joelhos, enrolar um fio de arame em volta das suas pernas e 
passá-la para um segundo homem, mais jovem, que a 
dependurava, enquanto cacarejava e batia as asas, no gancho de 
um barulhento transportador aéreo que levava a galinha mais 
para dentro do barracão, onde um terceiro homem, vestido com 
um impermeável salpicado de sangue, agarrava sua cabeça, 
esticava seu pescoço e o cortava fora com uma faca tão pequena 
que parecia fazer parte da sua mão, atirando a cabeça, no mesmo 
movimento, para uma caixa cheia de outras cabeças.  
Este era o trabalho de William, e foi isso que eu vi, antes de ter 
tempo ou a presença de espírito de perguntar se eu queria ver 
isso. Durante seis dias da semana era isso o que ele fazia. Atava 
as pernas das galinhas. Ou talvez fizesse turnos com os outros 
homens, retirando as galinhas dos ganchos, ou cortando-lhes as 
cabeças. Por 300 rands mensais mais a comida. Um trabalho que 
ele vinha fazendo há 15 anos. De modo que não era inconcebível 
que alguns dos corpos que eu havia recheado com farelo de pão, 
gema de ovos e sálvia e esfregado com óleo e alho tenham sido 
segurados, por fim, entre as pernas deste homem, o pai dos filhos 
de Florence. Que se levantava às cinco da manhã, enquanto eu 
ainda estava dormindo, para esguichar com água os recipientes 
dos viveiros, encher de comida as gamelas, varrer os barracões, 
e, em seguida, depois do café da manhã, começar a matança, a 
depenação e a limpeza, o congelamento de milhares de carcaças, 
o empacotamento de milhares de cabeças, pés, intestinos e 
montanhas de penas.  
Deveria ter saído imediatamente, quando vi o que estava 
acontecendo. Deveria ter pego o carro e feito o máximo para 
esquecer aquilo tudo. Mas, não, postei-me diante do cercado de 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

80 

arame, fascinada, enquanto os três homens concediam a morte 
aos pássaros incapazes de voar (COETZEE, 1992, p. 42-43).8  

 

A qualificação da velhice enquanto estágio de esclarecimento e 

aprendizagem também pode ser exemplificada pelo episódio em que a idosa se 

dispõe a levar Florence a Guguleto e Site C, zonas periféricas da Cidade do Cabo, 

por onde a protagonista nunca havia transitado. (COETZEE, 1992, p. 83) Ao 

dirigir pelos setores pobres, denominados townships, Mrs. Curren repara nas 

ruas não pavimentadas e nas pequenas habitações, às quais se refere como 

“match-box houses”: “Havia agora um cheiro de queimado no ar, de cinza 

molhada, borracha ardendo. Lentamente, descemos uma rua larga e sem asfalto, 

com casas pequeninas como caixas de fósforo.” 9 (COETZEE, 1992, p. 86) A 

travessia é confrontada com suas recordações de infância na mesma cidade, 

marcadas pela celebração de tardes ensolaradas e pelo trânsito em avenidas de 

eucalipto. (COETZEE, 1992, p. 87) Mrs. Curren e Florence são conduzidas a uma 

escola por um garoto de não mais de dez anos de idade que, em virtude da 

participação na resistência ao aparato repressivo, esconde o rosto sob uma 

balaclava. (COETZEE, 1992, p. 87) Ao entrarem no prédio da escola, as mulheres 

se deparam com os corpos de Bheki, filho de Florence, e de outros quatro jovens 

assassinados. (COETZEE, 1992, p. 95-6) O episódio se afigura como decisivo para 

que Mrs. Curren abandone permanentemente a relativa passividade em face do 

                                                 
8 No original: “He, William, Florence’s husband, had a job and the job could not be interrupted. 
His job was to pounce on a chicken, swing it upside down, grip the struggling body between his 
knees, twist a wire band around its legs, and pass it on to a second, younger man, who would 
hang it, squawking and flapping, on a hook on a clattering overhead conveyor that took it 
deeper into the shed where a third man in oilskins splashed with blood gripped its head, drew 
its neck taut, and cut it through with a knife so small it seemed part of his hand, tossing the head 
in the same movement into a bin full of other dead heads.  
This was William’s work, and this I saw before I had the time or the presence of mind to ask 
whether I wanted to see it. For six days of the week this was what he did. He bound the legs of 
chickens. Or perhaps he took turns with the other men and hung chickens from hooks or cut off 
heads. For three hundred rand a month plus rations. A work he had been doing for fifteen years. 
So that it was not inconceivable that some of the bodies I had stuffed with breadcrumbs and egg-
yolk and sage and rubbed with oil and garlic had been held, at the last, between the legs of this 
man, the father of Florence’s children. Who got up at five in the morning, while I was still asleep, 
to hose out the pans under the cages, fill the feed-troughs, sweep the sheds, and then, after 
breakfast, begin the slaughtering, the plucking and cleaning, the freezing of thousands of 
carcases, the packing of thousands of heads and feet, miles of intestines, mountains of feathers. 
I should have left at once, when I saw what was going on. I should have driven off and done my 
best to forget all about it. But instead I stood at the wire enclosure, fascinated, as the three men 
dealt out death to the flightless birds” (COETZEE, 1991, p. 38-39). 
 
9 No original: “Now there was a smell of burning in the air, of wet ash, burning rubber. Slowly 
we drove down a broad unpaved street lined with matchbox-houses” (COETZEE, 1991, p. 84). 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

81 

Apartheid. Como reflete a personagem, “agora os meus olhos se abriram e nunca 

mais poderei fechá-los”10 (COETZEE, 1992, p. 96). 

Se, por um lado, Elizabeth Curren constrói a experiência da velhice por 

meio de reflexões sobre sua trajetória de vida, cotejando-as com observações 

sobre a insustentabilidade dos rumos da coletividade a que pertence, por outro, 

aquela experiência se edifica a partir de olhares de terceiros dirigidos à 

protagonista. Nesse sentido, cumpre observar, com fundamento no estudo sobre 

a velhice desenvolvido por Simone de Beauvoir, que a senescência se compõe 

tanto de percepções do sujeito que atravessa esse estágio da vida quanto dos 

sentidos atribuídos pelo outro ao corpo envelhecido. Sob a óptica de Beauvoir, a 

velhice “é uma relação dialética entre meu ser para outrem – tal como ele se 

define objetivamente – e a consciência que tomo de mim mesma através dele” 

(BEAUVOIR, 2018, p. 297). 

Uma passagem ilustrativa dos olhares recebidos pela protagonista pode 

ser encontrada logo após a exposição sobre o assassinato de Bheki. Ao sair do 

bairro onde as mortes ocorreram, Mrs. Curren é parada por um comboio de cinco 

tanques militares e interpelada por um jovem, que ela caracteriza como “um 

menino com espinhas, fazendo o jogo de ser importante, assassino” (COETZEE, 

1992, p. 98)11 A idosa percebe a maneira irônica como é observada pelo soldado e 

pelos demais oficiais, e os interpela de maneira enérgica:  

 

– O que você pensa que está fazendo? – bradei em direção ao 
menino. O sorriso endureceu nos seus lábios. – O que você pensa 
que está fazendo? – gritei, minha voz começando a ficar 
dissonante. Surpreendido, ele fixou o olhar no chão. 
Surpreendido por uma mulher branca ter gritado com ele, e velha 
o bastante para ser sua avó” (COETZEE, 1992, p. 99, grifos 
originais)12. 
 

                                                 
10 No original: “[n]ow my eyes are open and I can never close them again” (COETZEE, 1991, p. 
95). 
 
11 No original: “[a] boy with pimples playing this self-important, murderous game” (COETZEE, 
1991, p. 97). 
 
12 No original: “What do you think you are doing? I called up to the boy. The smile stiffened on 
his lips. ‘What do you think you are doing?’ I shouted, my voice beginning to crack. Shocked to 
be screamed at by a white woman, and one old enough to be his grandmother” (COETZEE, 1991, 
p. 97, grifos originais). 
 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

82 

De outro militar, ouve a afirmação de que “– Este é um lugar perigoso para 

ficar, senhora – ele disse, virando-se para mim. Um oficial, evidentemente. Tudo 

pode acontecer, aqui. Vou mandar um acompanhante escoltá-la de volta para a 

estrada” (COETZEE, 1992, p. 99).13 

Ao problematizar o uso de forças militares brancas contra civis negros 

residentes nas zonas periféricas da Cidade do Cabo, Mrs. Curren recebe, como 

réplicas, um sorriso irônico e uma manifestação de tutela por parte dos oficiais. 

Dos olhares destes, depreende-se a associação entre velhice – notadamente, a 

velhice feminina – e as noções de fragilidade, debilidade e insuficiência de 

discernimento. A perspectiva daqueles oficiais parece ser tributária de um 

entendimento consolidado nas sociedades burguesas a partir do século XVII, 

momento histórico em que, como aponta Philippe Ariés ([1973], 2019), 

atribuíram-se à infância sentidos que seguiram reverberando em sociedades 

posteriores e alcançam a contemporaneidade. Tais sentidos reconhecem na 

criança uma vulnerabilidade merecedora de proteção, seja no ambiente familiar, 

seja no espaço escolar (ARIÈS, 2019, p. xiv; xix). A construção de uma ideia de 

infância produziu, então, ressonâncias tanto no significado de família – que, da 

concepção medieval próxima da ideia de um clã, passou a se limitar ao núcleo 

familiar composto por pais e filhos – quanto no tratamento reservado aos 

indivíduos envelhecidos. Assim como Philippe Ariès, Carmen Lúcia Tindó Secco 

(1994) toma por foco a formação da família burguesa a partir do século XVII para 

examinar as repercussões daquele fenômeno sobre a experiência da velhice. 

Segundo Secco, 

 

[s]urgem novos paradigmas para a família que se estrutura, 
então, segundo os valores burgueses. A nova imagem do velho, 
da mesma forma que a invenção social da criança, é produto da 
industrialização. A infância e a velhice, excluídas dos círculos de 
produção, pairam, idealizadas, acima da condição humana. A 
moral do trabalho suga aqueles que se encontram no auge de suas 
forças físicas e superprotege, sublimadamente, ou reifica os 
infantes e os idosos, uma vez que estes não contribuem com sua 
mais valia. A infância, concebida como período de preparação 
para o mundo do trabalho, é priorizada, pois corresponde ao 
paraíso inicial e é por isso cantada pela literatura romântica. A 
velhice passa a ser encarada como uma segunda infância, 

                                                 
13 No original: “‘This is a dangerous place to be, lady,’ he said, turning to me. An officer, evidently. 
‘Anything can happen here. I am going to send for an escort to take you back to the road.’” 
(COETZEE, 1991, p. 97) 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

83 

cabendo ao velho o ócio como recompensa pelos anos de trabalho 
(SECCO, 1994, p. 19). 

 

  Não é custoso lembrar que, apesar de terem sido gestadas em países 

europeus, as noções de infância e velhice comentadas por Ariès e Secco alcançam 

uma razoável gama de sociedades periféricas, provocando impactos quanto às 

funções sociais atribuídas aos sujeitos segundo suas faixas etárias e, ainda, 

quanto às percepções derrisórias dirigidas àqueles que não participam dos ciclos 

produtivos. Partindo-se dessa linha de raciocínio, é possível inferir que os olhares 

dos oficiais brancos voltados a Mrs. Curren se investem de camadas de 

significados que articulam à velhice a ideia de “segunda infância”, isto é, a um 

estágio de fragilidade e reduzida capacidade decisória. Sob a óptica dos militares, 

caberia à mulher branca e idosa manter-se, por um lado, a uma distância segura 

das zonas periféricas da cidade; por outro, silente e resignada quanto à violência 

institucional que acabara de testemunhar. 

  A partir dos cotejos entre o texto literário em exame e os estudos de Simone 

de Beauvoir, Carmen Lúcia Tindó Secco e Philippe Ariès, verifica-se que a velhice 

de Mrs. Curren, ambientada na Cidade do Cabo da segunda metade da década de 

1980, estabelece vasos comunicantes com percepções sedimentadas 

historicamente acerca daquele estágio da vida. Ao mesmo tempo, a experiência 

da velhice se particulariza em Age of Iron em razão dos aspectos 

socioeconômicos, políticos e geográficos em que a personagem está implicada. A 

particularização daquela experiência é ainda mais ressaltada em razão da escolha 

feita por Mrs. Curren: diante da doença que a acomete e dos olhares que a 

debilitam, a protagonista reage por meio da escrita da carta à filha distante. 

  A reação de Mrs. Curren aos eventos à sua volta, bem como a percepção de 

seu estado de marginalização geram repercussões de ordem formal na narrativa. 

Como afirmado ao início deste estudo, Age of Iron consiste em romance epistolar. 

No texto literário, John Maxwell Coetzee visita as possibilidades plásticas do 

gênero romanesco e dilata o aproveitamento estético da carta enquanto estrutura 

textual. Os procedimentos adotados pelo escritor corroboram as conhecidas 

formulações de Mikhail Bakhtin, desenvolvidas no bojo de sua teoria do romance, 

e vão ao encontro, especialmente, da perspectiva bakhtiniana de que aquele 

gênero consiste no único “[...] por se constituir, e ainda inacabado” (BAKHTIN, 

[1941]1998, p. 397). Nesse sentido, se romances epistolares vêm sendo redigidos 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

84 

desde o século XVIII, culminando em resultados exitosos que se estendem de 

Pamela (1740), de Samuel Richarson, a A cor púrpura (1982), de Alice Walker, 

permanecem abertas as possibilidades de exploração e alargamento do gênero. 

  Em Age of Iron, essas possibilidades se fazem notar, de partida, no uso 

paródico do gênero carta. Como afirma Bakhtin, “[o] romance parodia os outros 

gêneros (justamente como gêneros), revela o convencionalismo das suas formas 

e da linguagem, elimina alguns gêneros, e integra outros à sua construção 

particular, reinterpretando-os e dando-lhes um outro tom” (1998, p. 399). Para 

além da apropriação do gênero epistolar, Age of Iron desestabiliza convenções 

associadas à carta. De início, sua narradora-protagonista se dedica à escrita de 

uma missiva e observa que se trata de uma comunicação estabelecida, 

exclusivamente, entre mãe e filha: 

 

‘[...] Há papéis particulares, cartas particulares. São a herança da 
minha filha. São tudo o que eu posso lhe dar, tudo que ela 
aceitará, vindo deste país. Não quero que ninguém mais abra e 
leia.’ 
Papéis particulares. Estes papéis, estas palavras que agora você 
está lendo ou jamais lerá. Será que eles irão alcançá-la? Terão 
alcançado? Dois modos de fazer a mesma pergunta; uma 
pergunta para a qual jamais saberei a resposta, jamais. Para mim, 
esta carta será para sempre feita de palavras confiadas às ondas: 
uma mensagem numa garrafa com os selos da República da 
África do Sul e o seu nome (COETZEE, 1992, p. 34, grifo 
original).14  

 

Ao longo da redação, porém, Mrs. Curren confessa não possuir, sequer, a 

certeza de que seu texto será enviado à filha – a idosa pede a Mr. Vercueil o favor 

do envio da remessa, mas não obtém a garantia de que isso ocorrerá (COETZEE, 

1992, p. 33-4). À dúvida de que a carta cumprirá um propósito comunicativo, 

soma-se a configuração de uma remetente que não se limita a expor uma 

perspectiva individual. Ao escrever a carta, a personagem traz consigo, 

paulatinamente, as perspectivas marginalizadas de Mr. Vercueil, Florence, Bheki 

                                                 
14 No original: “‘These are private papers, private letters. They are my daughter’s inheritance. 
They are all I can give her, all she will accept, coming from this country. I don't want them 
opened and read by anyone else.’  
Private papers. These papers, these words that either you read now or else will never read. Will 
they reach you? Have they reached you? Two ways of asking the same question, a question to 
which I will never know the answer, never. To me this letter will forever be words committed to 
the waves: a message in a bottle with the stamps of the Republic of South Africa on it, and your 
name.” (COETZEE, 1991, p. 28, grifo original) 
 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

85 

e John, e, no limite, as vozes dos segregados da África do Sul. Essa convergência 

de gestos discursivos se realiza à medida que Mrs. Curren abre mão das fronteiras 

que vinham demarcando distinções entre sua vida doméstica e a vida da cidade; 

entre sua situação economicamente privilegiada e o quadro de privação em que 

vive Mr. Vercueil; entre sua experiência como mulher branca e as experiências de 

Florence, Bheki e John; e, finalmente, entre o acúmulo de certezas que traz 

consigo na velhice e a postura desafiadora dos jovens negros, que a protagonista 

qualifica como “crianças de ferro” (COETZEE, 1992, p. 50)15 Ao abraçar a 

desestabilização das certezas sobre as quais sua vida havia sido edificada, Mrs. 

Curren deixa de lado, em definitivo, a falsa segurança representada, por exemplo, 

por grades instaladas nas janelas de sua casa: 

 

Três anos atrás invadiram minha casa (você deve se lembrar, 
escrevi sobre isso). Os ladrões não tiraram mais que puderam 
carregar, mas, antes de sair, puxaram todas as gavetas, 
retalharam todos os colchões, estraçalharam a louça, quebraram 
garrafas, jogaram no chão toda a comida que estava na copa.  
– Por que eles se comportam desse modo? – perguntei ao 
detetive, perplexa. – Que bem isso lhes faz?  
– São assim – respondeu. – Animais.  
Depois disso, mandei instalar grades em todas as janelas. Foram 
colocadas por um indiano roliço. Depois de ter atarraxado as 
grades nos marcos, ele encheu a cabeça de cada parafuso com 
cola.  
– Para que elas não possam ser desparafusadas – explicou. Ao 
sair, disse: – Agora, a senhora está a salvo – e deu uma 
palmadinha na minha mão (COETZEE, 1992, p. 30-31).16 
 

Distante das acepções de retiro e de recolhimento, a casa de Mrs. Curren 

passa, a despeito das grades instaladas, a abrigar tensões sociais cristalizadas no 

espaço público. Ao abrir mão do uso do espaço doméstico enquanto lugar de 

proteção e alheamento em face do que ocorre no exterior, Mrs. Curren abandona 

                                                 
15 No original: “Children of iron” (COETZEE, 1991, p. 46). 
 
16 No original: “Three years ago I had a burglary (you may remember, I wrote about it). The 
burglars took no more than they could carry, but before they left they tipped out every drawer, 
slashed every mattress, smashed crockery, broke bottles, swept all the food in the pantry on to 
the floor.  
‘Why do they behave like this?’ I asked the detective in bewilderment – ‘What good does it do 
them?’  
‘It’s the way they are,’ he replied. ‘Animals.’  
After that I had bars installed on all the windows. They were fitted by a plump Indian man. 
After he had screwed the bars into the frames he filled in the head of each screw with glue. ‘So 
that they can’t be unscrewed,’ he explained. When he left he said, ‘Now you are safe,’ and patted 
my hand (COETZEE, 1991, p. 24-5). 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

86 

a situação privilegiada de mulher branca de classe média e assume, sob os pontos 

de vista ético, emocional e intelectual, a condição de sujeito desviante do modo 

de vida das elites sul-africanas. Em seu lócus de observadora do fracasso do 

projeto de modernidade do país, a personagem passa a habitar um espaço 

simbólico de sentidos equiparáveis àquela passagem lateral de sua casa, 

mencionada às páginas iniciais da narrativa. O espaço guarda correspondência, 

também, com a ideia de limiar, sobre a qual Walter Benjamin, em suas 

Passagens, assim comenta: 

 

Ritos de passagem – assim se denominam no folclore as 
cerimônias ligadas à morte, ao nascimento, ao casamento, à 
puberdade etc. Na vida moderna, estas transições tornaram-se 
cada vez mais irreconhecíveis e difíceis de vivenciar. Tornamo-
nos muito pobres em experiências liminares. O adormecer talvez 
seja a única delas que nos restou. (E, com isso, também o 
despertar.) E, finalmente, tal qual as variações das figuras do 
sonho, oscilam também em torno de limiares os altos e baixos da 
conversação e as mudanças sexuais do amor. “Como agrada ao 
homem”, diz Aragon, “manter-se na soleira da imaginação!” 
(Paysan de Paris, Paris, 1926, p. 74). Não é apenas dos limiares 
destas portas fantásticas, mas dos limiares em geral que os 
amantes, os amigos, adoram sugar as forças. As prostitutas, 
porém, amam os limiares das portas do sonho. – O limiar 
[Schwelle] deve ser rigorosamente diferenciado da fronteira 
[Grenze]. O limiar é uma zona. Mudança, transição, fluxo estão 
contidos na palavra schwellen (inchar, entumescer), e a 
etimologia não deve negligenciar estes significados. Por outro 
lado, é necessário determinar o contexto tectônico e cerimonial 
imediato que deu à palavra o seu significado. Morada de sonho 
(BENJAMIN, 2007, p. 535, grifos originais). 

 

  Com efeito, em um constante estado de desconforto quanto ao que se passa 

em seu entorno, Mrs. Curren submerge na experiência da velhice e a esta agrega 

sentidos relativos a dois ritos de passagem: no primeiro, instaura-se a 

incontornável falência do corpo físico, que ocorre paralelamente à decadência do 

regime segregacionista; no segundo, promovem-se mudanças que a conduzem a 

uma sorte de renascimento, que se dá pelo esclarecimento e pela observação das 

experiências do outro. Tal processo de iluminação é simbolizado pela recusa da 

personagem quanto ao entorpecimento eventualmente provocado por um 

tratamento paliativo que poderia receber em um hospital: 

 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

87 

A razão pela qual luto para não voltar para o hospital é que lá eles 
me colocarão para dormir. Essa é a expressão que aqui eles usam 
para matar os animais, um favor, mas eles também podem usá-
la para as pessoas. Eles me colocarão para dormir sem sonhos. 
Eles me alimentarão, a mandrágora, até que eu fique entorpecida 
e caia no rio para me afogar e ser levada. Desse modo nunca vou 
cruzar. Não posso permitir que isso aconteça. Fui muito longe. 
Não posso deixar que fechem os meus olhos (COETZEE, 1992, p. 
163, grifos nossos).17 

 

Como se depreende de uma das afirmações feitas pela narradora-

protagonista, a morada no limiar – que, sob a perspectiva benjaminiana, 

equivaleria à morada na mudança, na transição, no fluxo –, assim como seu 

estado de desvio em relação ao conforto da classe abastada da África do Sul 

consistem em processos dos quais não há possibilidade de retorno. 

 

Referências 
 

AMÉRY, Jean. On Aging: revolt and resignation. Trad. John D. Barlow. 
Indianapolis: Indiana University Press, 1994. 
 
ARIÈS, Philippe. História social da infância e da família. Rio de Janeiro: LTC, 
2019. 
 
BAKHTIN, Mikhail. Epos e romance: sobre a metodologia do estudo do romance. 
In: BAKHTIN, Mikhail. Questões de literatura e de estética: a teoria do romance. 
Trad. Aurora F. Bernardini et al. 4. ed. São Paulo: UNESP, 1998. p. 397-428.  
 
BEAUVOIR, Simone de. A velhice. Trad. Maria Helena Franco Martins. 2 ed. Rio 
de Janeiro: Nova Fronteira, 2018. 
 
BENJAMIN, Walter. Passagens. Org. Willi Bolle. Trad. Irene Aron e Cleonice 
Paes Barreto Mourão. 3. Reimpressão. Belo Horizonte; São Paulo: Editora 
UFMG, Imprensa Oficial do Estado de São Paulo, 2021. 
 
COETZEE, John Maxwell. A idade do ferro. Trad. Sonia Régis. São Paulo: 
Siciliano, 1992. 
 
COETZEE, John Maxwell. Age of Iron. Londres: Penguin Books, 1991.  
 

                                                 
17 No original: “The reason I fight against going back to hospital is that in hospital they will put 
me to sleep. That is the expression they use for animals, as a kindness, but they may as well use 
it for people. They will put me into a sleep without dreams. They will feed me mandragora till I 
grow drowsy and fall into the river and am drowned and washed away. That way I will never 
cross. I cannot allow it to happen. I have come too far. I cannot have my eyes closed” (COETZEE, 
(1991, p. 164-5). 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

88 

KRISTEVA, Julia. Tocata e fuga para o estrangeiro. In: KRISTEVA, Julia. 
Estrangeiros para nós mesmos. Trad. Maria Carlota Carvalho Gomes. Rio de 
Janeiro: Rocco, 1994. 
PRETORIUS, Antoinette. “I Become Shameless as a Child”: Childhood, 
Femininity and Older Age in J. M. Coetzee’s Age of Iron. In: MCGLYNN, Cathy; 
O’NEILL, Margaret; SCHRAGE-FRÜH, Michaela (Org). Ageing Women in 
Literature and Visual Culture: Reflections, Refractions, Reimaginings. Cham: 
Palgrave Macmillan, 2017. 
 
SECCO, Carmen Lúcia Tindó. Além da idade da razão: longevidade e saber na 
ficção brasileira. Rio de Janeiro: Graphia, 1994.  



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

89 

Em busca da cultura perdida: culinária na trajetória 

diaspórica em Precisamos de novos nomes, de NoViolet 

Bulawayo 

 

Luan Ferreira Araujo1 

 

Introdução 

 

A movimentação de pessoas pelo globo é própria da atividade humana. De 

povos que são expulsos de suas terras, como os judeus outrora foram, a pessoas 

que se mudam buscando uma vida melhor em outra nação, o progresso 

tecnológico facilita tais deslocamentos ao promover uma maior velocidade e 

acessibilidade aos meios que possibilitam esses movimentos. De acordo com a 

Organização Internacional para Migração (IOM), o número estimado de 

migrantes internacionais é de 281 milhões de pessoas, o que faria com que tais 

migrantes constituíssem o quarto país mais populoso do mundo2.  

Sendo a literatura uma das formas de representar e refletir sobre a vida, 

não é surpreendente a existência de inúmeras obras literárias, de todas as eras 

históricas, que abordam a questão da (i)migração, diáspora, êxodos e outras 

situações nas quais pessoas saem de seus países de origem e buscam uma vida em 

outro lugar. Uma dessas obras, a qual se configura como o cerne desta pesquisa, 

é Precisamos de novos nomes3, premiado romance de estreia da escritora 

zimbabuana NoViolet Bulawayo. 

Essa obra conta a história de Darling, primeiramente como uma garota de 

dez anos no Zimbábue, lidando com a fome, pobreza e outras consequências 

resultantes de guerras pelo país. Mais tarde, quando adolescente, ela passa a 

morar com uma tia nos Estados Unidos, em busca de um futuro melhor. Lá, a 

protagonista descobre que os EUA não são o que ela sonhava, precisando lidar 

                                                 
1 Mestre em Letras – Teoria Literária e Crítica da Cultura pelo Programa de Mestrado em Letras 
(PROMEL) da Universidade Federal de São João del-Rei (UFSJ). E-mail: 
ferreiraaraujoluan@gmail.com. O presente trabalho foi realizado com o apoio da Bolsa de Estudos 
Institucional da UFSJ.   
 
2 Dados disponíveis em: https://www.iom.sk/en/migration/migration-in-the-world.html. 
Acesso em: 31 jul. 2023. 
3 No original em inglês: We Need New Names. 

about:blank


(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

90 

com as dificuldades comumente enfrentadas por imigrantes africanos, incluindo 

o problema da imigração ilegal, o racismo, a adaptação a uma nova cultura, entre 

outros obstáculos. 

Durante a sua estadia em solo estadunidense, Darling observa diversas 

pessoas que, assim como ela, são imigrantes e, de forma recorrente no 

desenvolvimento da obra, buscam manter um “contato cultural” com suas terras 

de origem. O artigo de Pier Paolo Frassinelli (2015) trata desse assunto, 

ressaltando o modo como as personagens diaspóricas no romance 

constantemente atravessam fronteiras físicas e metafóricas, tendo que “[...] 

negociar diferenças linguísticas e culturais que fazem do cotidiano um ato 

contínuo de tradução e autotradução”4 (FRASSINELLI, 2015, p. 718), 

descrevendo, com foco na questão da linguagem, como tais personagens lidam 

com o deslocamento psíquico resultante desse processo de negociação. 

No entanto, é possível notar na obra um outro mecanismo que as 

personagens utilizam para manter esse contato cultural com a terra-mãe: a 

comida. No decorrer da história, nota-se que algumas das personagens migrantes 

que são próximas à Darling – incluindo a própria protagonista – experimentam, 

com a comida, uma sensação de acalento ou felicidade similar àquela 

experienciada quando estão falando suas línguas maternas ou escutando as 

músicas de suas terras natais. 

Tendo em vista os fatores expostos recém-descritos, este artigo tem como 

objetivo identificar a importância da comida para as personagens diaspóricas 

presentes no romance Precisamos de novos nomes, argumentando-se a favor da 

comida como um instrumento que, tal qual a linguagem, como demonstrado por 

Frassinelli (2015), ajuda as personagens a atravessar fronteiras e a recuperar suas 

culturas. Este estudo baseia-se, primariamente, nas ideias propostas por Gláucia 

Renate Gonçalves em seu artigo Diaspora and sites of memory: an approach to 

literature by immigrants in the United States (2017) e na teoria de “locais de 

memória” (tradução literal da palavra francesa lieux de mémoire), apresentada 

por Pierre Nora (1989). 

                                                 
4 No original: “[…] negotiate cultural and linguistic differences that make everyday life a 

continuous act of translation and self-translation.” Esta tradução e todas as demais neste 
artigo são de minha responsabilidade. 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

91 

Para cumprir tal propósito, na seção a seguir, serão apresentadas as bases 

teóricas utilizadas para o estudo da obra, explicando-se a acepção da palavra 

“diáspora”, que será adotada no decorrer da análise. Ainda nessa seção, serão 

relacionados os conceitos de diáspora e identidade, além da elucidação do termo 

“local de memória” e da apresentação de um breve sumário das teorias que ligam 

a comida à memória do sujeito diaspórico. A terceira seção apresentará um 

estudo da presença da comida no romance a partir das teorias desenvolvidas no 

decorrer da fundamentação teórica. Por fim, uma breve conclusão, retomando 

concisamente o que foi dito, finalizará este artigo. 

 

1 Diáspora, comida e memória: imbricamentos fundamentais na 

seara da migração 

 

 Primeiramente, com o objetivo de esclarecer o uso do termo “diáspora” 

neste trabalho, faz-se necessária uma elucidação quanto ao seu conceito, que 

toma proporções maiores nos dias atuais. Ao observarmos, conforme o dicionário 

Merriam-Webster online, a etimologia de “diáspora”, que deriva do grego 

diaspeirein, nota-se que ela é composta por duas partes: o prefixo dia-, que traz 

a ideia de espalhar, e a palavra speirein, que significa “semear” (DIASPORA, 

2023). É possível depreender uma ideia inicialmente neutra do termo, que, 

posteriormente, através de uma leitura cristã, tornou-se uma palavra com carga 

negativa, como afirma Robin Cohen (1995). 

Atualmente, parece haver um retorno às raízes neutras de “diáspora”, 

tendo em vista o seu uso em diversas publicações acadêmicas. Khachig Tölölyan 

comenta sobre a expansão da palavra em questão: 

 

[...] o termo que uma vez descreveu a dispersão judaica, grega ou 
armênia agora compartilha significados com um domínio 
semântico maior que inclui palavras como imigrante, expatriado, 
refugiado, trabalhador itinerante, comunidade exilada, 
comunidade ultramarina, comunidade étnica5 (TÖLÖLYAN, 
1991, p. 4). 

 
 

                                                 
5 No original: “[…] the term that once described Jewish, Greek, and Armenian dispersion now 

shares meanings with a larger semantic domain that includes words like immigrant, 
expatriate, refugee, guestworker, exile community, overseas community, ethnic community.” 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

92 

Nota-se que as palavras contidas na citação como parte do domínio 

semântico de diáspora englobam movimentos que levam a um abandono da terra 

natal – quaisquer sejam os motivos para isso – e à fixação em um novo território. 

Nesse sentido, o turismo, por exemplo, não é diáspora, pois o turista não pretende 

sair do seu país de origem para morar no país que está visitando. Para esta 

pesquisa, tomamos, então, “diáspora” e suas derivações, como esse termo guarda-

chuva que descreve uma pessoa, várias pessoas, ou até mesmo comunidades 

inteiras que saem da terra-mãe com o objetivo de estabelecer-se em um novo 

lugar (TÖLÖLYAN, 1991, p. 4). 

Algo a se notar sobre os sujeitos diaspóricos é que eles “[...] são marcados 

por hibridização e heterogeneidade – cultural, linguística, étnica, nacional”6 

(BRAZIEL; MANNUR, 2003, p. 5). Tal afirmação, por sua vez, dialoga com as 

ideias de Stuart Hall (2003, 2006) no tocante à fragmentação das identidades 

modernas.  

No livro A identidade cultural na pós-modernidade (2006), Hall afirma 

que as identidades atualmente estão sendo deslocadas pela globalização:  

 

Quanto mais a vida social se torna mediada pelo mercado global 
de estilos, lugares e imagens, pelas viagens internacionais, pelas 
imagens da mídia e pelos sistemas de comunicação globalmente 
interligados, mais as identidades se tornam desvinculadas — 
desalojadas — de tempos, lugares, histórias e tradições 
específicos e parecem "flutuar livremente" (HALL, 2006, p. 75). 

 

O sujeito que antes conseguia se “estabilizar” no mundo através do 

dispositivo discursivo da identidade nacional agora perde essa ancoragem devido 

a essa interconectividade do mundo (como a Internet) e ao encurtamento das 

distâncias (como os aviões), fazendo com que, a todo momento, outros lugares 

atravessem a localidade onde estamos agora. Dentre as diversas consequências 

desse processo de desestabilização, é citado como exemplo a formação de várias 

“identidades culturais”, híbridas, em um só país (HALL, 2006), promovendo uma 

fragmentação de uma identidade que era supostamente unificada. 

 Esse hibridismo é um “[...] processo de tradução cultural [...]” (COSER, 

2010, p. 172) que é inerente às comunidades diaspóricas, tendo em vista os 

                                                 
6 No original: “[…] are marked by hybridity and heterogeneity - cultural, linguistic, ethnic, 
national.” 
 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

93 

espaços e fronteiras que tais sujeitos cruzam para se estabelecer na nova terra. 

Hall enfatiza que “[...] as comunidades migrantes trazem as marcas da diáspora, 

da ‘hibridização’ e da différance em sua própria constituição [...]” (HALL, 2003, 

p. 83), o que pode ser observado nessa constante tradução que um sujeito 

diaspórico faz para se adaptar ao local de destino. Esse processo de tradução, por 

sua vez, pode se dar, por exemplo, por meio de uma tentativa de substituição total 

de sua cultura original ou, então, da adoção de certas facetas da cultura anfitriã. 

 Outra teoria utilizada na análise do romance feita neste artigo é a ideia de 

“locais de memória”, proposta por Pierre Nora (1989). É importante ressaltar que 

esses “locais” não precisam ser literalmente locais físicos: um arquivo, um 

testamento ou até mesmo um minuto de silêncio também podem entrar nessa 

categoria. Para que esses exemplos possam ser considerados locais de memória, 

no entanto, eles devem ter o objetivo de “[...] manter viva [...] a memória do 

passado”7 (SZPOCIŃSKI, 2016, p. 247). 

 Nesse sentido, Nora demonstra de que forma os exemplos acima podem 

ser considerados um local de memória: 

 

Até mesmo um local que aparenta ser puramente material, como 
um arquivo, torna-se um local de memória apenas se a 
imaginação o investe com uma aura simbólica. Um local 
puramente funcional, como um manual de sala de aula, um 
testamento ou uma reunião de veteranos pertence à categoria 
apenas à medida que são objeto de um ritual. E a observação de 
um minuto comemorativo de silêncio, um exemplo extremo de 
uma ação estritamente simbólica, serve como um apelo 
concentrado à memória ao literalmente quebrar a continuidade 
temporal8 (NORA, 1989, p. 19). 

 
 

O que faz, então, um local, tanto no sentido literal como metafórico, ser 

considerado um local de memória é, necessária e primeiramente, “[...] uma 

vontade de lembrar”9 (NORA, 1989, p. 19, tradução nossa). Ainda conforme Nora 

                                                 
7 No original: “[...] uphold [...] the memory of the past.” 
 
8 No original: “Even an apparently purely material site, like an archive, becomes a lieu de 

memoire only if the imagination invests it with a symbolic aura. A purely functional site, like 
a classroom manual, a testament, or a veterans' reunion belongs to the category only 
inasmuch as it is also the object of a ritual. And the observance of a commemorative minute of 
silence, an extreme example of a strictly symbolic action, serves as a concentrated appeal to 
memory by literally breaking a temporal continuity”. 

 
9 No original: “[…] a will to remember.” 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

94 

(1989), esse local também não deve estar submetido à cientificidade da história, 

que, de acordo com o autor, é oposta à memória: enquanto a memória é passível 

de lembranças e esquecimentos, a história busca “[...] a reconstituição de um 

passado sem lacunas ou falhas”10 (NORA, 1989, p. 9). 

Além disso, os locais de memória “[...] são propriedade de grupos sociais 

específicos e contêm alguns ou outros valores (ideias, normas, padrões de 

comportamento) vistos como importantes a partir da perspectiva de tais grupos”11 

(SZPOCIŃSKI, 2016, p. 249). Ou seja, o local de memória propriamente dito não 

é apenas aquilo que demonstra ser, uma vez que possui uma dimensão a mais que 

deve ser acessada por sujeitos que fazem parte de uma comunidade ou por uma 

comunidade em si. 

Para finalizar a base teórica deste trabalho, será feita uma breve 

apresentação de três estudos que unem a comida à diáspora e discutem as 

relações entre esses fatores. Em seu artigo “Migration, Food, Memory, and 

Home-Building”, Ghassan Hage (2010) comenta sobre a ideia de nostalgia 

demonstrada por sujeitos diaspóricos — especificamente, imigrantes libaneses 

em Sydney –, elaborando a ideia de “casa” (home) como um lugar afetivo em vez 

de uma mera construção. Esse autor escreve que a “casa” precisa de vários fatores 

para ser considerada como tal e que a ausência de alguns desses fatores é o que 

cria o sentimento de nostalgia, a qual, ele argumenta, é a “[...] experiência de uma 

inabilidade de fazer certas coisas: inabilidade de falar corretamente, inabilidade 

em se direcionar, inabilidade de socializar, entre outros”12 (HAGE, 2010, p. 417). 

Um dos fatores que permite o senso de “casa”, postulado por Hage (2010), 

é a presença da comida do país de origem, como pode ser observado nos diversos 

fragmentos de entrevistas mostrados em sua pesquisa. Consequentemente, ao 

seguir essa lógica, a ausência da comida da terra-mãe ou a impossibilidade de 

consumir tais alimentos pode ocasionar sentimentos nostálgicos. 

Por outro lado, Anita Mannur (2007) investiga quatro obras que possuem 

comida como um tema principal – um livro de receitas e três obras ficcionais, 

                                                 
10 No original: “[…] the reconstitution of a past without lacunae or faults.” 
 
11 No original: “[…] they are the property of particular social groups and they contain some or 

other values (ideas, norms, behavior patterns) important from the perspective of that group.” 
 
12 No original: “[…] experience of an inability to do certain things: inability to speak properly, 

inability to direct oneself, inability to socialize, and so forth.” 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

95 

todas asiáticas ou ásio-americanas. A nostalgia pela comida da terra natal é um 

tema recorrente nesses escritos analisados pela autora, que argumenta que “[...] 

o desejo de abraçar o que sobra de um passado do qual uma pessoa está 

espacialmente e temporariamente deslocada [...]”13 (MANNUR, 2007, p. 12) é 

uma das verdades fundamentais da condição diaspórica. 

A autora também menciona que, “Para exilados voluntários e migrantes 

[...], a cultura culinária é associada com ‘sentimentos’ que tomam proporções 

monolíticas e mitológicas”14 (MANNUR, 2007, p. 15). Tendo isso em vista, o valor 

verdadeiro ou nutricional de uma certa comida pode ser deixado em segundo 

plano, mas isso acontece apenas, de acordo com a autora, quando o sujeito 

diaspórico está fora das fronteiras de seu país de origem. 

Por último, Gonçalves (2017), em seu artigo, tece discussões em torno da 

comida, denominando-a não somente um fator recorrente em histórias escritas 

por autores diaspóricos, mas também um local de memória crucial. Em sua 

análise do romance Crescent, escrito em 2003 pela autora jordaniana-

estadunidense Diana Abu-Jaber, Gonçalves (2017) teoriza que tanto o ato de 

cozinhar quanto os pratos de comida servidos, nessa narrativa, em um 

restaurante libanês são locais de memória, e que esse estabelecimento também 

se constitui como “[...] um palco para trocas interculturais e interétnicas, um 

lugar onde o local encontra o global”15 (GONÇALVES, 2017, p. 58). 

 

2 Rememoração palatável: a comida como âncora cultural 

 

 Para o estudo da presença e importância da comida no romance 

Precisamos de novos nomes, da escritora NoViolet Bulawayo, foram selecionados 

os trechos nos quais é feita menção aos alimentos e ao ato de comer. Em relação 

à primeira metade da obra, na qual Darling, a protagonista, mora em sua terra 

natal, no Zimbábue, as menções à comida se resumem apenas à simples 

                                                 
13 No original: “[…] the desire to embrace what is left of a past from which one is spatially and 

temporarily displaced […].” 
 
14 No original: “For voluntary exiles and immigrants [...], culinary culture is associated with 

“feelings” which take on monolithic and mythological proportions.” 
 
15 No original: “[…] a stage for interethnic and intercultural exchanges, a place where the local 

meets the global.” 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

96 

alimentação ou à presença ou ausência desta. Atenção especial é dada às goiabas, 

frutas que a protagonista e seus amigos frequentemente roubavam de casas 

localizadas em Budapeste, um bairro mais rico e bem diferente da área periférica 

e carente onde Darling e as outras crianças suas amigas residiam. 

 Por sua vez, a partir da segunda metade do romance, é possível notar uma 

mudança no valor dado à comida, quando Darling passa a morar nos Estados 

Unidos, como pode ser observado no trecho a seguir, narrado pela protagonista: 

“Mas tem horas em que não importa quanta comida eu coma, vejo que a comida 

não faz nada por mim, como se estivesse com fome pelo meu país e nada fosse 

resolver isso” (BULAWAYO, 2014, p. 153). Percebe-se que houve uma mudança 

no ponto de vista de Darling sobre a comida, que vai ao encontro do argumento 

feito por Mannur (2007): agora que a personagem é imigrante, a função primária 

da comida se torna sentimental, deixando o seu valor nutricional como 

secundário. 

 Essa “inversão dos valores” da comida pode ser constatada em outros 

momentos e com outras personagens diaspóricas presentes no romance. Em uma 

pequena reunião de imigrantes zimbabuanos que moram nos Estados Unidos – 

os quais não são literalmente “família”, mas ainda sim são tratados pela 

protagonista como “tios” e “tias” –, Darling narra: 

 

Os tios e tias trazem miúdos de cabra e preparam ezangaphakathi 
e sadza e mbhida e de vez em quando trazem amacimbi, que é a 
minha comida favorita, umfushwa e outras comidas de casa, e as 
pessoas voam sobre a comida como se tivessem passado fome a 
vida inteira. Rasgam o sthwala com as próprias mãos, o enrolam 
apressadamente e mergulham na comida e fazem uma pequena 
pausa pra olhar um pro outro antes de meter dentro da boca. 
Depois, mastigam cuidadosamente, tombando a cabeça pro lado 
como se a comida falasse e eles estivessem ouvindo o gosto, e 
então seus rostos se iluminam (BULAWAYO, 2014, p. 161). 

  
 

É possível verificar a primazia do valor afetivo sobre o valor nutricional da 

comida nesse trecho ao observar o modo como a cena é descrita: primeiramente, 

pode-se presumir que as personagens não estão passando fome em suas vidas 

cotidianas, ainda que apresentem voracidade na hora da refeição. Em segundo 

lugar, nota-se que o alimento invade todos os cinco sentidos: normalmente, 

diante de um prato, nós o vemos, sentimos seu cheiro e o degustamos. Devido à 

especificidade cultural inerente ao Zimbábue de comer com as mãos, que é 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

97 

descrita pela narradora e também indicada nessa passagem, também há o 

estímulo tátil. Além disso, a narração confere um traço auditivo à comida: ela fala 

e as pessoas escutam. Essa completa e complexa sinestesia é um testemunho do 

valor afetivo concedido à comida da terra natal para essas personagens. Em 

nenhum momento no romance, a culinária dos Estados Unidos recebe tal 

privilégio descritivo. 

 Continuando essa cena, Darling diz: “Quando preparam comida da nossa 

terra, até mesmo a tia Fostalina esquece que está fazendo dieta de frutas” 

(BULAWAYO, 2014, p. 161). Fostalina, que realmente é tia da protagonista, é 

descrita como uma mulher que está sempre em busca do corpo considerado 

“perfeito” para os padrões estadunidenses, o que a leva a fazer exercícios seguindo 

programas de TV e a manter uma dieta apenas de frutas, não cozinhando comida 

em casa para o marido, Kojo, nem para o filho dele, TK. Tal é o valor atrativo do 

alimento da terra-mãe durante a diáspora, que Fostalina convenientemente deixa 

a sua dieta de lado – marca da influência estadunidense em sua identidade – para 

ter a chance de saborear pratos zimbabuanos. 

 Outra personagem diaspórica presente no romance, Tio Kojo, marido de 

Fostalina, também apresenta ocasiões nas quais a comida traz a ele um alívio 

diante das dificuldades no país anfitrião. Diferentemente de sua esposa e da 

protagonista, que são zimbabuanas, e de seu filho TK, que é estadunidense, Kojo 

é um imigrante ganês obcecado por futebol americano que parece isolado devido 

à falta de contato com pessoas de sua terra natal. No episódio da festa citado 

anteriormente, por exemplo, Darling diz: 

 

Eles sempre esquecem que o tio Kojo não consegue entender, e 
ele fica sentado ali parecendo desnorteado, como se tivesse 
acabado de entrar ilegalmente num país estranho na sua própria 
casa” (BULAWAYO, 2014, p. 161). 

 
 
 Tal solidão é visivelmente apaziguada quando ele encontra alguém de seu 

país, como ocorre na cena a seguir: “Fico observando o tio Kojo; sempre que ele 

está com alguém do seu país, tudo nele fica diferente – sua risada, seu jeito de 

falar, de comer –, é como se alguém o tivesse aberto para revelar essa outra pessoa 

que nunca vi antes” (BULAWAYO, 2014, p. 179). Mais tarde no romance, quando 

TK resolve servir no exército do país lutando na guerra do Afeganistão, Kojo fica 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

98 

desolado, para de comer, troca o apego ao futebol americano pela busca constante 

de notícias sobre a guerra para achar seu filho e passa a fazer longas viagens de 

carro pelo estado – fator este que leva Darling a apelidá-lo de “Vasco da Gama”. 

Isso causa uma mudança em Fostalina, como pode ser observado a seguir: 

 

Ela se levanta do sofá e vai para a cozinha, onde o arroz e o feijão 
e o peixe esperam. Hoje em dia ela cozinha, por causa do 
problema do Vasco da Gama. O que aconteceu é que depois que 
o TK foi embora ele parou de comer, e no início a tia Fostalina riu 
e disse, em nossa língua, Indoda izwa ngebhatshi layo, mas 
quando o Vasco da Gama continuou sem comer e começou a 
perder peso, a tia Fostalina procurou umas receitas do país dele 
na internet, porque é a única comida que conseguia fazê-lo se 
alimentar (BULAWAYO, 2014, p. 261). 

 
 

Da mesma forma que a comida da terra natal é descrita como um acalento 

para os personagens zimbabuanos, ela também é para Kojo: desse modo, ela 

passa a se configurar como o fator-chave que evita a sua degeneração completa 

após a perda de sua única e verdadeira família em solo estrangeiro. Novamente, 

o argumento de Mannur (2007) se faz verdadeiro: o valor nutricional da comida 

para a personagem diaspórica é secundário, enquanto o valor sentimental dela é 

mais importante. 

Voltando à personagem principal, também podemos notar a influência da 

comida ao observar o uso de talheres nesta cena, na qual ela se encontra em um 

casamento entre um zimbabuano e uma mulher estadunidense: 

 

Estou com fome, mas não como muito quando chega a hora de 
comer porque, mesmo depois de tanta prática, ainda não aprendi 
a comer direito usando garfo e faca. Sempre derramo a minha 
comida pra todo lado, e a carne escorrega quando corto, e sinto 
que as pessoas estão me observando, rindo escondido. [...] Mas 
estou treinando; a única razão pela qual tenho demorado é que 
em casa eu como com as mãos, que é o modo como se deve comer 
(BULAWAYO, 2014, p. 178). 

 
 

Pode-se entender a falta de aptidão de Darling com os talheres como uma 

metáfora para a sua adaptação cultural aos Estados Unidos. Frassinelli expõe o 

fato de que, “Para Darling, se encaixar nos Estados Unidos quer dizer, 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

99 

literalmente, viver em tradução – ou como ela coloca, ‘soar americana’”16 

(FRASSINELLI, 2015, p. 717), demonstrando como a protagonista aprende a falar 

o inglês estadunidense a partir de programas de TV, substituindo o seu idioma 

original por esse tipo de inglês. Da mesma forma, ela “traduz” a sua forma de se 

alimentar, utilizando garfo e faca em vez das mãos, como fazem as pessoas de sua 

terra natal. Os deslizes resultantes de tal adaptação – o derramar da comida, a 

carne que escorrega e a sensação de estar sendo julgada – refletem aquilo que 

uma pessoa pode passar ao aprender uma nova língua ou ao se adaptar a uma 

nova cultura: erros gramaticais, desentendimentos, ações inapropriadas por falta 

de conhecimento dos costumes locais, entre outros fatores. 

Por último, a goiaba, um alimento muito prevalente na primeira metade 

da obra, reaparece na segunda parte, quando um dos conterrâneos de Darling, 

buscando asilo nos Estados Unidos, traz uma caixa da fruta em questão: 

 

Termino o meu Capri Sun, estendo a mão para a prateleira atrás 

de mim e pego uma goiaba. Olho para ela como se nunca tivesse 

visto uma goiaba antes, em seguida seguro ela debaixo do nariz. 

O cheiro me atinge onde importa, e sinto como se meu coração e 

minhas entranhas estivessem sendo lentamente abertos. Sacudo 

a cabeça, esfrego a goiaba com as duas mãos, dou uma mordida 

e rio (BULAWAYO, 2014, p. 185-186). 

 

É possível perceber, novamente, como o valor afetivo da comida da terra 

natal toma primazia. Mesmo já alimentada, dessa vez com uma bebida 

originalmente europeia, mas conhecida mundialmente – mais uma marca da 

hibridização que perpassa o sujeito diaspórico –, ainda há espaço para a comida 

da terra natal, e a presença dela é acompanhada de fortes emoções positivas, 

como é claramente indicado no trecho recém-citado. 

Seguindo essa cena, há uma interrupção feita por Fostalina: 

 

Vamos ver se você ainda vai rir quando ficar constipada, diz a tia 
Fostalina, virando uma página. Apenas continuo mastigando; 
como ela entenderia que a cada vez que dou uma mordida na 
goiaba, eu deixo a casa, Kalamazoo e Michigan, deixo o país, e me 
encontro outra vez no Paraíso, em Budapeste? (BULAWAYO, 
2014, p. 186). 

 

                                                 
16 No original: “For Darling, fitting in in America means, literally, living in translation – or, as 

she puts it, ‘sound[ing] American’”. 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

100 

 
Paraíso é o nome (irônico) da vizinhança onde Darling morava e 

Budapeste, conforme já citado, é um bairro próximo e mais abastado, onde a 

protagonista roubava goiabas com seus amigos. Aqui, a fruta permite que Darling 

atravesse fronteiras e continentes para se sentir de volta ao seu país de origem.  

Outra citação importante para o argumento final deste artigo se encontra 

no trecho a seguir, no qual Darling comenta após sentir o cheiro de goiaba: “Tinha 

perdido contato com o Bastard, o Stina, o Godknows, a Chipo e a Sbho por muito 

tempo, mesmo tendo prometido, quando fui embora, que não sumiria” 

(BULAWAYO, 2014, p. 186). Dessa forma, torna-se possível perceber que a fruta 

causa na personagem a percepção de que ela estava se esquecendo de entrar em 

contato com seus amigos de infância do Zimbábue. 

Tanto esta quanto aquela passagem citada anteriormente são provas de 

como a goiaba pode ser entendida como um local de memória para Darling. Se 

seguirmos o exemplo proposto por Nora (1989), podemos afirmar que existe uma 

aura em volta da goiaba: ela é um símbolo nostálgico de casa, como colocado por 

Hage (2010), ou seja, do país e dos amigos que foram deixados para trás. Existe 

uma vontade de lembrar junto à goiaba e, além disso, seguindo o argumento de 

Szpociński (2016), essa dimensão específica da memória é acessível apenas para 

Darling, fato comprovado na medida em que Tia Fostalina enxerga a fruta apenas 

como um alimento que pode causar constipação. 

 

Conclusão  

 

 Por meio de uma análise crítica baseada nas teorias da diáspora, na ideia 

de locais de memória e no impacto da culinária na literatura, estudou-se o 

romance Precisamos de novos nomes com o objetivo de identificar a importância 

da comida para os personagens diaspóricos presentes na obra. Como observado 

na fundamentação teórica, existe uma forte ligação entre o alimento e os sujeitos 

diaspóricos, especialmente como um instrumento de memória, apesar de todas 

as mudanças que tais pessoas sofrem ou realizam com o intuito de se adaptar ao 

país hospedeiro. 

 Levando-se em conta os resultados da análise da obra, em primeiro lugar, 

foi possível notar que, para as personagens diaspóricas, houve uma inversão dos 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

101 

valores da comida da terra-mãe: valoriza-se mais nela o valor afetivo – nesse caso, 

as lembranças da terra natal –, o que deixa o seu valor nutricional em um plano 

secundário, confirmando o argumento colocado por Mannur (2007). Junto a isso, 

para Darling, a protagonista da história, a goiaba se torna um local de memória, 

pois essa fruta mantém a memória do passado, do Zimbábue, viva, sendo essa 

importância simbólica da fruta acessível apenas por ela. O modo como Darling 

utiliza talheres também é uma metáfora para a sua adaptação à nova cultura e 

língua do país onde mora, refletindo as dificuldades que podem ser enfrentadas 

por sujeitos diaspóricos mundo afora. 

 Concluindo, espera-se que este artigo expanda os horizontes das relações 

entre literatura, diáspora, memória e culinária, um campo com amplas 

possibilidades de análises e interpretações. O leitor interessado no assunto deve 

consultar as obras referenciadas abaixo e buscar por outros trabalhos e autores 

que ofereçam novas teorias e possibilidades de pesquisas na área. 

 

Referências  

 

BRAZIEL, Jana Evans; MANNUR, Anita. Nation, Migration, Globalization: 
Points of Contention in Diaspora Studies. In: ______(ed.). Theorizing diaspora: 
a reader. Oxford: Blackwell Publishing, 2003. p. 1-22. 
 
BULAWAYO, NoViolet. Precisamos de novos nomes. Tradução Adriana Lisboa. 
São Paulo: Biblioteca Azul, 2014. 
 
COHEN, Robin. Rethinking Babylon: iconoclastic conceptions of the diasporic 
experience. New Community, v. 21, n. 1, p. 5-18, 1995. Disponível em: 
https://www.tandfonline. com/doi/abs/10.1080/1369183X.1995.9976469. 
Acesso em: 02 ago. 2023. 
 
COSER, Stellamaris. Híbrido, Hibridismo e Hibridização. In: FIGUEIREDO, 
Eurídice (org.). Conceitos de literatura e cultura. 2 ed. Juiz de Fora: Editora 
UFJF, 2010. p. 163-188. 
 
DIASPORA. In: MERRIAM-WEBSTER, 2023. Disponível em: 
https://www.merriam-webster.com /dictionary/diaspora. Acesso em: 02 ago. 
2023. 
 
FRASSINELLI, Pier Paolo. Living in translation: Borders, language and 
community in NoViolet Bulawayo’s We Need New Names. Journal of 
Postcolonial Writing, v. 51, n. 6, p. 711-722, 2015. Disponível em: 
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/ 17449855.2015.1105855. 
Acesso em: 02 ago. 2023. 

https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/%2017449855.2015.1105855


(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

102 

 
GONÇALVES, Gláucia Renate. Diaspora and sites of memory: an approach to 
literature by immigrants in the United States. e-scrita, Nilópolis, v. 8, n. 1, p. 49-
59, jan./abr. 2017. Disponível em: https://revista.uniabeu.edu.br/ 
index.php/RE/article/view/2786. Acesso em: 12 ago. 2023. 
 
HAGE, Ghassan. Migration, Food, Memory, and Home-Building. In: 
RADSTONE, Susannah; SCHWARZ, Bill (ed.). Memory: Histories, Theories, 
Debates. New York: Fordham University Press, 2010. p. 416-427. 
 
HALL, Stuart. Da diáspora: Identidades e mediações culturais. Tradução 
Adelaine La Guardia Resende et al. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2003. 
 
______. A identidade cultural na pós-modernidade. Tradução Tomaz Tadeu da 
Silva, Guacira Lopes Louro. 11 ed. Rio de Janeiro: DP&A, 2006. 
 
MANNUR, Anita. Culinary Nostalgia: Authenticity, Nationalism, and Diaspora. 
MELUS, v. 32, n. 4, p. 11-31, 2007. 
 
MIGRATION in the world. IOM, 2022. Disponível em: 
https://www.iom.sk/en/migration/migration-in-the-world.html. Acesso em: 31 
jul. 2023. 
 
NORA, Pierre. Between memory and history: Les lieux de mémoire. Tradução 
Marc Roudebush. Representations, v. 26, p. 7-24, 1989. Disponível em: 
https://www.jstor.org/stable/2928520. Acesso em 02 ago. 2023. 
 
SZPOCIŃSKI, Andrzej. Sites and non-sites of memory. Tradução Anna Warso. 
Warszawa: IBL PAN, 2016. Disponível em: 
https://rcin.org.pl/dlibra/publication/ 83653/edition/64223/content. Acesso 
em: 02 ago. 2023. 
 
TÖLÖLYAN, Khachig. The Nation-State and Its Others: In Lieu of a Preface. 
Diaspora, v.1, n. 1, p. 3-7, 1991. Disponível em: https://utpjournals.press/ 
doi/abs/ 10.3138/diaspora.1.1.3. Acesso em: 20 ago. 2023. 

https://revista.uniabeu.edu.br/%20index.php/RE/article/view/2786
https://revista.uniabeu.edu.br/%20index.php/RE/article/view/2786
https://www.jstor.org/stable/2928520
https://rcin.org.pl/dlibra/publication/
https://utpjournals.press/%20doi/abs/%2010.3138/diaspora.1.1.3
https://utpjournals.press/%20doi/abs/%2010.3138/diaspora.1.1.3


                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

103 

 

 

Identidade em trânsito: o sujeito diaspórico em A hora da 

história, de Thrity Umrigar 

 

                                                                                     Bernardo Travessa Veiga1 

 

Introdução 

 

Com o propósito de narrar as adversidades enfrentadas por diversos povos 

ao longo do período colonial, bem como suas vastas consequências na 

contemporaneidade, a literatura pós-colonial focaliza questões pertinentes à 

identidade. 

Conforme exposto por Stuart Hall (2006), o sujeito pós-moderno é 

“composto não de uma única, mas de várias identidades, algumas vezes 

contraditórias ou não-resolvidas”. Portanto, entendemos que a identidade de um 

indivíduo está em um constante estado de mutabilidade, não só afetando, mas 

também, sendo afetado por contextos e interações sociais tanto presentes, quanto 

passadas.  

Para Jacques Le Goff, a memória “é um elemento essencial do que se 

costuma chamar identidade, individual ou coletiva” (1990, p. 476), pois é um dos 

elementos constitutivos do sentido de pertencimento. É a memória que mantém 

ativa uma imagem mental de afinidade com a cultura originária, configurando 

uma comunidade imaginada. Muito embora, esse vínculo não seja unicamente 

estabelecido com o território em si, ao passar por um processo de 

desterritorialização, geralmente, o sujeito sofre uma crise identitária por não 

mais estar em contato com a sua cultura e seu grupo social, e, sim, com a do país 

hospedeiro. 

No contexto dos movimentos diaspóricos, essa instabilidade identitária se 

torna uma das sérias dificuldades para os imigrantes que tentam adaptar-se à 

                                                 
1 Mestrando de Estudos Literários no Programa de Pós-Graduação em Letras e Linguística da 
UERJ. Orcid: https://orcid.org/0009-0000-6352-1864. E-mail:  bernardo.veiga96@gmail.com.  
O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de 
Nível Superior - Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001. 

https://orcid.org/0009-0000-6352-1864


(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

104 

vida longe de seus países de origem. Isto ocorre pois, além da distância física em 

relação à sua terra natal, o sujeito diaspórico ainda se vê, agora, como parte de 

todo um contexto social novo, práticas culturais e sociais que, entre diversos 

outros fatores, por muitas vezes, acabam entrando em conflito com seu modo de 

vida. Assim, há um “duplo deslocamento – descentração dos indivíduos tanto de 

seu lugar no mundo social e cultural quanto de si mesmos” (HALL, 2006, p. 9). 

Este trabalho tem como objetivo examinar o trânsito identitário da 

personagem Lakshmi, em A hora da história (2014), de Thrity Umrigar, bem 

como a importância da memória no processo de integração da mesma à sociedade 

estadunidense. 

 

1. Thrity Umrigar e A hora da história 

 

Nascida em 1961, na cidade de Bombaim e de origem Parsi, a autora 

graduou-se como bacharel em Ciências pela Universidade de Bombaim e, aos 21 

anos, mudou-se para os Estados Unidos para estudar na Ohio State University, 

onde obteve seu mestrado em jornalismo, área na qual atuou por quase duas 

décadas como colunista e repórter. Posteriormente, Umrigar obteve, também, 

seu Ph.D. em inglês pela Kent State University e, desde 2002, leciona inglês na 

Case Western Reserve University, em Cleveland. Thrity Umrigar é a autora de 

dez romances pelos quais recebeu uma pluralidade de prêmios e indicações. 

Sucesso de crítica e vendas, suas obras foram traduzidas para diversos idiomas, 

embora apenas sete contem com traduções em português.  

Publicada em 2014, a obra aqui analisada narra a história e a complexa 

relação de amizade entre duas mulheres que vivem em realidades distintas, ao 

passo em que trata de temas como a adaptação do imigrante ao país de 

acolhimento, sororidade e preconceito racial. 

A jovem Lakshmi é uma mulher indiana que sofre com as dificuldades 

advindas não apenas de sua condição de imigrante, mas também da 

subalternidade imposta por seu marido, Adit, dono de um restaurante e uma loja 

de conveniência. Enquanto Maggie, uma psicanalista negra, possui uma sólida e 

bem-sucedida carreira e um casamento igualmente satisfatório com um professor 

universitário, e também indiano, Sudhir. 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

105 

Apesar de viverem em áreas próximas na cidade de Ohio, o encontro entre 

as duas protagonistas da obra se dá apenas quando Lakshmi, desesperada com 

sua condição, decide pôr um fim em sua vida e é socorrida e levada por seu marido 

ao hospital em que Maggie trabalha. Por ser casada com um indiano, a médica é, 

então, designada por seu chefe para cuidar do caso da jovem. 

No entanto, ao continuar acompanhando Lakshmi após a alta, de forma 

gratuita, em seu consultório particular, Maggie acaba por nutrir uma relação de 

amizade com a paciente, que se torna o elemento catalisador da mudança na vida 

da indiana.  

 

2. Exílio e apagamento da identidade 

 

Já no início do romance a situação de Lakshmi é revelada ao leitor. A 

personagem vive solitária, sem qualquer tipo de contato com seus familiares ou 

quaisquer outras pessoas com as quais convivia na Índia, devido à proibição de 

seu marido. Para ela, a imigração não é algo voluntário, assemelha-se mais à 

condição do exílio, que, segundo Edward Said (2003),  

 

[...] é uma fratura incurável entre um ser humano e um lugar 
natal, entre o eu e seu verdadeiro lar: sua tristeza essencial jamais 
pode ser superada. E, embora seja verdade que a literatura e a 
história contêm episódios heróicos, românticos, gloriosos e até 
triunfais da vida de um exilado, eles não são mais do que esforços 
para superar a dor mutiladora da separação. As realizações do 
exílio são permanentemente minadas pela perda de algo deixado 
para trás para sempre (SAID, 2003, p. 46). 
 

Em sua solidão, Lakshmi passa a nutrir uma afeição por Bobby, um cliente 

do restaurante do seu marido, que a trata de forma gentil e atenciosa. No entanto, 

quando o jovem anuncia que está de mudança para a Califórnia, cria-se um novo 

vazio em Lakshmi, como mostra a passagem a seguir: 

 

- Ah, tudo bem. São só vinte dólares, Lakshmi. E foi uma gorjeta. 
Por todo o cuidado que você teve comigo nesses últimos anos. A 
palavra “cuidado” abriu uma caverna no meu coração. Na minha 
vida antiga lá na Índia, eu tinha tomado conta de muitas pessoas. 
Shilpa. Minha Ma. Dada. Mithai, o elefante. Aqui não tem 
ninguém para cuidar. Marido não quer que eu cuido dele. Toda 
vez que eu sou boa, ele só lembra do que ele não tem. E do que 
ele tem. Eu. (UMRIGAR, 2014, p. 14). 
 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

106 

A partir desta nova perda, Lakshmi se dá conta do quão insatisfeita está 

com sua atual situação, no entanto, sem qualquer recurso à sua disposição, 

também fica evidente para ela a impossibilidade de mudança. É, então, que a 

personagem decide encerrar seu sofrimento pondo fim à vida, acreditando que, 

desta forma, também garantiria algum tipo de felicidade para seu marido, ao 

livrá-lo do fardo do casamento. No seu ponto de vista, ela não tem nenhum papel 

a cumprir no meio social no qual está inserida, nenhum propósito de existência. 

 De acordo com Hall, 

 

Esta perda de um "sentido de si" estável é chamada, algumas 
vezes, de deslocamento ou descentração do sujeito. Esse duplo 
deslocamento -descentração dos indivíduos tanto de seu lugar no 
mundo social e cultural quanto de si mesmos - constitui uma 
"crise de identidade" para o indivíduo. Como observa o crítico 
cultural Kobena Mercer, "a identidade somente se torna uma 
questão quando está em crise, quando algo que se supõe como 
fixo, coerente e estável é deslocado pela experiência da dúvida e 
da incerteza (HALL, 2006, p. 9). 
 

Isto posto, a crise identitária da personagem deve-se à posição periférica 

em que ela se encontra na sociedade estadunidense, agravada pela relação 

complexa que tem com o marido. O fato de trabalhar com ele no restaurante 

diariamente impede Lakshmi de estabelecer outros contatos sociais e estabelecer 

vínculos com o novo país. A identidade da personagem está atrelada à memória 

do espaço geográfico e das pessoas que deixou para trás, como mostra a passagem 

a seguir: 

 

Eu não tem medo de morrer. Só medo de ficar sozinha depois de 
morrer. Se eu suicidar eu vou pro inferno, será? Se o inferno é 
todo quente, lotado e barulhento como o pastor diz na TV, então 
eu não ligo porque vai ser igualzinho na Índia. Mas se o inferno é 
frio e silencioso, com um monte de neve e árvore sem folhas e 
pessoas que sorri com os lábios tão fininhos que nem pedaço de 
barbante, então eu fico com medo. Porque vai parecer muito com 
a vida na América (UMRIGAR, 2014, p.12). 
 

Seu medo configura-se por, mesmo após sua morte, estar confinada a um 

lugar tão diferente daquilo que entende como lar. Embora de maneira 

contraditória, a personagem considera sua punição como algo aceitável, desde 

que a mesma possua em si alguma característica que a coloque, ainda que 

minimamente, em contato com a imagem que tem de sua terra. 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

107 

Já no hospital, após a tentativa de suicídio, Lakshmi é questionada pelo 

marido sobre o porquê de suas ações reflete sobre o contraste entre o modo com 

que ele a trata e o afeto que recebia das pessoas na Índia: 

 

Tenho vontade de responder: É por isso que eu faz suicídio. 
Porque você vem visitar na sexta-feira, sábado, domingo e hoje e 
em nenhuma vez você diz meu nome. Nem uma vez você toca em 
mim ou diz uma palavra boa. Nem uma vez você olha para mim 
como esposa. Vejo você olhar para a galinha com manteiga no 
restaurante com mais amor do que você olha para mim. Quero 
dizer: minha família era pobre, mas cheia de amor. Meu Dada 
orgulhoso de mim, minha mãe me chama de joia dos olhos dela. 
Quando era jovem, minha irmã, Shilpa, me seguia como meu 
rabo. Na minha vila, todo mundo diz meu nome. Lakshmi, vem 
fazer isso, Lakshmi, vem me dizer como faz aquilo. Lakshmi, você 
é tão esperta. Minha professora sempre acariciava minha cabeça.  
Até Menon sahib, nosso senhor, diz que eu sou como filha. É por 
isso que ele me coloca para cuidar de Mithai. Ele sempre deixa o 
filho sem graça e diz: “Munna, vê como Lakshmi é boa em 
matemática e contabilidade. Você deve aprender com ela” 
(UMRIGAR, 2014, p. 39). 
 

O isolamento imposto por Adit e o tratamento que ele lhe dispensa 

colocam Lakshmi em uma posição não apenas subalterna, mas de invisibilidade. 

Ao recusar-se a pronunciar o nome da esposa, Adit retira-lhe, aos poucos, a 

identidade e o senso de importância a ela atrelados. No passado, Lakshmi era um 

agente ativo em sua comunidade, agora, é posta de lado, aparentemente, sem 

qualquer agência sobre seu destino. Para além disso, a já exposta relação entre os 

espaços geográficos faz-se novamente presente nas considerações da 

personagem: 

 

Tenho vontade de dizer: Na minha vila, a terra é vermelha e 
macia. Quando chega a estação chuvosa, um sári verde cobre 
minha vila. A terra cheirando tão fresca e limpa e doce. Tenho 
vontade dizer: que lugar frio e duro foi esse que você me levou? 
Já é metade do ano e não tem nenhuma folha viva nas árvores. E 
o chão tão amargo e frio, nada cresce. E aonde as pessoas vão? 
Quando a gente vai de carro para o Costco, nenhuma pessoa anda 
na rua. Nada de melas, velhos vendendo amendoim torrado, 
crianças brincando e soltando gargalhadas, nenhum vira-lata 
tentando morder o próprio rabo, nenhuma vaca fofa dormindo 
na calçada, nenhum corvo gritando na árvore, nenhum nada. Só 
uma rua comprida e vazia e cheia de silêncio. Você levou eu para 
esse lugar torto e deixou num canto como uma mala velha. E 
ainda você pergunta por que eu fiz suicídio (UMRIGAR, 2014, p. 
39). 
 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

108 

A submissão de Lakshmi é expressa por meio do que ela pensa e é incapaz 

de dizer. No entanto, o contato gradual com Maggie começa a reverter esse 

quadro.  

Em um primeiro momento, por conta do racismo que absorveu de seu 

esposo em relação às pessoas negras, a indiana tenta distanciar-se da médica: 

 

Ela levanta da cama, puxa a cadeira e senta olhando para mim. 
Olho para o teto, o chão, a cama, os joelhos dela, tudo, menos a 
cara. Marido sempre diz para não falar com preto. Eles mentem 
e enganam, ele diz. Vão roubar a caixa registradora se você olhar 
para o lado só por um minuto. Uma vez, uns meninos da 
faculdade que tinham vindo de algum lugar da África foram no 
restaurante e ele tratou os garotos com estupidez, eles reclamam. 
Ele olha bem na cara deles e diz então não volta aqui (UMRIGAR, 
2014, p. 24). 
 
 

Adit parece não perceber que, assim como os negros, ele também faz parte 

de um grupo étnico minoritário e alvo de discriminação. Entretanto, o romance 

mostra que ele busca se relacionar primordialmente com compatriotas, o que 

sugere um modo de autopreservação. Esse comportamento parece ter raízes na 

própria condição do exílio: 

 

O exílio é uma condição ciumenta. O que você consegue é 
exatamente o que você não tem vontade de compartilhar, e é ao 
traçar linhas ao seu redor e ao redor de seus compatriotas que os 
aspectos menos atraentes de estar no exílio emergem: um 
sentimento exagerado de solidariedade de grupo e uma 
hostilidade exaltada em relação aos de fora do grupo, mesmo 
aqueles que podem, na verdade, estar na mesma situação que 
você (SAID, 2003, p. 50). 
 

Desta forma, indo de encontro com que foi descrito por Said, essa primeira 

cisão é desfeita justamente quando ambas as mulheres permitem que sejam 

notadas as semelhanças entre suas experiências de vida. A partir de sua segunda 

consulta com Maggie, Lakshmi entende que, assim como outros médicos, 

primeiro a psicanalista precisa entender o motivo de sua paciente estar ali: 

 

O que ela fala é uma luz no escuro. Agora eu entende o que ela 
espera de mim. [...] Ela está esperando minha história. Na minha 
vila, eu era campeã de contar história. Quando minha mãe ficou 
doente da artrite, eu contei história para a Shilpa à noite para ela 
dormir e não ouvir o choro da Ma. Quando os homens maus 
machuca Mithai, o elefante, eu passei a noite com ele e contei 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

109 

para ele histórias e mais histórias. Na escola, eu sempre fazia as 
outras crianças rir com as histórias e as piadas. Mas eu não conto 
nenhuma história para ninguém faz muito tempo (UMRIGAR, 
2014, p. 43). 
 

Assim, ela revela à médica que suas ações foram motivadas por sua solidão, 

que fora agravada pela partida repentina de Bobby para a Califórnia e, a cada nova 

história, vemos Lakshmi encontrar um modo de entender e ressignificar sua visão 

acerca de seus conflitos internos, sua cultura, seus relacionamentos e, 

consequentemente, sua própria identidade e existência. 

 

3. A memória e a reconfiguração identitária 

 

Conforme exposto na seção anterior deste trabalho, a desterritorialização 

de Lakshmi causou uma ruptura com o que a definia identitariamente, ou seja, os 

laços com o território, a interação com seu antigo círculo social. Suas experiências 

nos Estados Unidos não são parte ativa de sua construção identitária, sendo 

relegadas, assim como a própria personagem, a um espaço confinado de não 

pertencimento. Conforme Hall argumenta: 

 

As culturas nacionais são compostas não apenas de instituições 
culturais, mas também de símbolos e representações. Uma 
cultura nacional é um discurso - um modo de construir sentidos 
que influencia e organiza tanto nossas ações quanto a concepção 
que temos de nós mesmos [...] as culturas nacionais, ao produzir 
sentidos sobre "a nação", sentidos com os quais podemos nos 
identificar, constroem identidades. Esses sentidos estão contidos 
nas estórias que são contadas sobre a nação, memórias que 
conectam seu presente com seu passado e imagens que dela são 
construídas (HALL, 2006, p. 50-51). 
 

Esses sentidos sobre a nação, no caso de Lakshmi, dizem respeito ao 

passado, não ao presente. A memória de sua vida na Índia é nostálgica.  Conforme 

dito anteriormente, toda essa conjuntura acaba por corroborar ainda mais a 

condição de subalternidade à qual Lakshmi foi conduzida. Assim, levemos em 

consideração os dizeres de Sandra Regina Almeida (2023) acerca da reversão 

deste quadro: 

 

Como podemos trabalhar contra a subalternidade? Uma das 
possibilidades seria por meio da criação de espaços nos quais o 
sujeito subalterno possa se articular e, como consequência, possa 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

110 

também ser ouvido. Essa seria, de fato, nossa ‘contribuição para 
o projeto de refazer a história ou sustentar vozes sempre 
mutantes sob uma perspectiva alternativa’. Em outras palavras, 
o caminho crítico e articulador que precisa ser construído seria o 
de ‘fazer com que as pessoas estejam prontas para ouvir’, 
insistindo em esquecer os privilégios que temos e em aprender 
com o outro(a) subalterno(a) (ALMEIDA, 2023, p. 147). 
 

Assim, a fala passa a ser um dos meios para sair da condição de 

subalternidade. Como Pereira nos faz recordar, 

 

Tzvetan Todorov (2003) relaciona o narrar à vida e o silêncio à 
morte. Se narrar é lembrar e silenciar é esquecer, logo se atrelam 
ao pensamento os vínculos entre a narrativa e a memória. 
Sobreviver é lembrar, como mostram as narrativas, entre elas os 
mitos gregos e as epopeias [...] (PEREIRA, 2014, p. 4). 
 

O que ensejou o sentimento de Lakshmi por Bobby foi justamente a 

necessidade de escuta. Desta forma, ao decidir continuar com o tratamento de 

Lakshmi em seu consultório, Maggie começa a fornecer os meios para que sua 

paciente estabeleça alguma ordem e possa retomar a agência sobre sua própria 

vida. Nesse percurso, a própria médica começa a considerar que, talvez, o 

primeiro passo devesse ser, justamente, deixar um pouco de lado o caráter 

impessoal que tentava dar aos encontros: 

 

Quando Lakshmi entrou no Subaru, Maggie se lembrou do que a 
mulher havia lhe dito no hospital quando ela tentou lhe explicar 
o conceito de terapia. Ah, Lakshmi dissera, acho que estamos 
tentando construir uma amizade. Ou algo assim. 
Maggie olhou para a mulher ao seu lado. Talvez a amizade fosse 
a melhor terapia que poderia oferecer a Lakshmi, ela pensou 
(UMRIGAR, 2014, p. 76). 
 
 

Dando sequência à narrativa, vemos que, a curtos passos, Lakshmi começa 

a exercer sua independência, como quando se desvia do caminho para o 

consultório com a intenção de visitar um parque e sentar-se para observar a 

natureza ao seu redor, algo que seu marido havia recusado fazer com ela. Nesse 

pequeno passeio, vemos que ela começa a formar uma nova perspectiva acerca da 

vida em seu novo país. Para além disso, sem a interferência de Adit, a personagem 

consegue estabelecer conexões e enxergar algum tipo de beleza naquele lugar que, 

até pouco tempo, parecia-lhe tão inóspito.  



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

111 

Sudhir, o marido indiano de Maggie, também colabora para o seu processo 

de reestruturação, visto que, após ficar sabendo que sua conterrânea não possuía 

nenhum tipo de renda própria, sendo completamente dependente de seu marido, 

dá à personagem a chance de começar a trabalhar de forma autônoma, 

fornecendo serviço de bufê para festas. Esta oportunidade, conforme Maggie 

percebe, tem um impacto muito positivo sobre Lakshmi: 

 

A própria Lakshmi foi uma revelação – uma hora antes de os 
convidados chegarem, ela vestiu um traje vermelho e dourado e, 
em seguida, ficou a postos para receber as pessoas como se fosse 
a anfitriã da festa. Ela explicou os ingredientes de cada um dos 
pratos, presenteou pequenos grupos de convidados com histórias 
sobre as comidas preparadas por sua mãe, deu conselhos sobre 
quais temperos as pessoas deveriam estocar em suas cozinhas. 
Maggie ficou maravilhada diante daquela transformação. Não 
havia mais nem um único traço da mulher tristonha e deprimida 
de alguns meses antes. Ela teve a sensação de testemunhar a 
verdadeira Lakshmi: a Lakshmi que existia na Índia, antes do 
casamento infeliz com um homem que não se importava com ela, 
antes do exílio em um estranho país estrangeiro. (UMRIGAR, 
2014, p. 107) 
 

Em sua nova atividade, Lakshmi evoca seus referenciais culturais, 

canalizando-os de modo a possibilitar sua adaptação ao país em que vive. Essa 

transformação na vida da personagem demonstra a importância daquilo que 

Maurice Halbwachs (1990) chama de uma “comunidade afetiva”. Quem lembra é 

habitado por grupos de referência do qual já fez parte e com o qual estabeleceu 

uma comunidade de pensamentos e identificou-se.  No início da obra, não havia 

qualquer tipo de conexão afetiva entre Lakshmi e os compatriotas que 

trabalhavam com ela no restaurante, ao contrário do que ocorre com Sudhir, que, 

mesmo sendo de uma casta diferente, dá-lhe o apoio de que necessitava. 

Logo, Lakshmi aprende a dirigir e abre uma conta bancária para si, para 

que possa gerir seu novo empreendimento. A independência financeira da 

personagem ocorre paralelamente à sua reconfiguração identitária. 

Adicionalmente, ela se torna capaz de buscar a solução para outros problemas, 

como o seu relacionamento com Adit e a ausência de seus familiares.  

Até este ponto da narrativa não há muitas explicações acerca do porquê de 

Lakshmi considerar-se culpada por arruinar a vida do marido. Da mesma forma, 

também é possível notar que, em alguns momentos, Adit mostra-se 

genuinamente preocupado com o bem-estar de sua esposa, fator determinante 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

112 

para a decisão de Lakshmi em contar a verdade. A complexidade do 

relacionamento é, assim, revelada: Shilpa, a irmã mais nova de Lakshmi, havia 

sido prometida a Adit, mas não o amava e queria casar-se com outro.  Para que a 

jovem pudesse ser feliz, Lakshmi a substituira no dia da cerimônia, acreditando 

que o enlace seria desfeito quando a troca fosse descoberta, o que não aconteceu. 

Após seis anos de casamento, o ressentimento de Adit permanecia, impedindo a 

felicidade de ambos: 

 

E então ele se vira para ir para o quarto e tranca a porta. Sem dar 
nenhuma palavra. E eu fico parada na cozinha como a mulher 
que pede esmola na porta da joalheria, com a mão estendida. Mas 
não é por moeda de ouro que eu imploro. Eu só quero que quando 
meu marido olhar para mim, é eu quem ele vê. Não Shilpa, não a 
mulher dos sonhos. Só eu. Apenas eu. Apenas a feia, a imperfeita, 
aquela que não tem mãe, eu (UMRIGAR, 2014, p. 186). 
 

Durante a maior parte da obra, Maggie se mostra revoltada com a 

hostilidade com a que Adit trata a esposa, porém, quando Lakshmi decide revelar 

a verdade sobre seu casamento, há uma mudança nesse quadro, como demonstra 

o trecho a seguir: 

 
Sabia que deveria dizer alguma coisa gentil e reconfortante para 
sua paciente, mas o quê? A questão era que, para ser honesta, sua 
simpatia mudara de lado. Por quase um ano ela havia encarado 
Lakshmi como uma vítima, uma imigrante semiletrada, presa a 
um casamento inóspito. Lakshmi acabara de reescrever a 
narrativa de forma que o vilão se tornou o herói. Talvez não 
exatamente o herói, mas pelo menos um personagem simpático. 
A história fez com que Maggie questionasse todo o 
aconselhamento que dera a Lakshmi, questionasse os próprios 
fundamentos de sua terapia. Não conseguia imaginar alguém que 
continuasse casado com uma pessoa que engendrou uma fraude 
dessas proporções. E por que Adit continuava casado com ela?  
(UMRIGAR, 2014, p. 175). 
 

Ao ouvir o relato, Maggie não apenas passa a ver Adit sob uma nova 

perspectiva, mas, também, a sentir-se usada pela forma como sua paciente 

“manipulou as regras do relacionamento profissional entre as duas em tal nível 

que elas mal existiam” (UMRIGAR, 2014, p. 186).  

A consciência que Lakshmi tem do próprio erro, bem como da extensão do 

dano que causou fez com que ela suportasse os maus-tratos e a indiferença de 

Adit em silêncio, mas a confissão, embora confortadora para a personagem, acaba 

por gerar uma cisão no seu relacionamento com Maggie.  



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

113 

Posteriormente, quando Lakshmi descobre que a médica vinha mantendo 

uma relação extraconjugal, ela se revolta com o julgamento hipócrita que havia 

recebido e decide agir para que Sudhir descubra a traição, o que leva o casal Bose 

ao divórcio.  

A partir da ruptura da amizade entre as duas mulheres, o relacionamento 

entre Lakshmi e seu marido torna-se mais afetuoso pois, ao ver sua esposa 

abalada pelo segredo que acabara de descobrir, Adit não apenas a acolhe, mas, 

também, vê-se capaz de, finalmente, estabelecer o vínculo afetivo de que ela tanto 

necessitava. Para além disso, posteriormente, essa reconciliação é o que permite 

que Lakshmi recupere não apenas o contato com aqueles que havia sido forçada 

a abandonar na Índia, mas, também, descobrir que sua irmã havia construído 

uma família com o homem que amava. 

Neste ínterim, contudo, Lakshmi também é obrigada a, mais uma vez, 

confrontar a consequência de seus atos, quando encontra Sudhir completamente 

devastado pelo divórcio e percebe que também já esteve em condição semelhante. 

Do mesmo modo que ela esteve presa a tudo aquilo que havia perdido ao ser 

levada para os Estados Unidos, Sudhir estava ainda acorrentado a tudo o que 

perdera com o fim do casamento e a mudança de Maggie para a Califórnia. Em 

vista disso, Lakshmi o faz ver que ninguém é imune ao erro e decide partir ao 

encontro de Maggie a fim de buscar não apenas seu perdão, mas, também, de 

retribuir toda a mudança que ela havia proporcionado em sua vida.  

Há uma diferença sensível entre a mulher que Lakshmi era no início da 

história e aquela que ela se torna ao fim. Sua identidade é reconfigurada na 

medida em que ela estabelece uma negociação entre as duas culturas. Se, por um 

lado, há um apego ao passado, à herança cultural, por outro, há a disposição para 

sentir-se, de fato, uma cidadã estadunidense. O hibridismo cultural não se define 

pelas proporções das partes, e é natural que sejam assimétricas. 

O sujeito diaspórico constrói, portanto, histórias e identidades que são 

mutáveis. Ele é o tradutor cultural que se vale do passado e da tradição em uma 

reelaboração contínua. 

 

 

 

 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

114 

Considerações finais 

 

O encontro com Maggie é determinante para a transformação identitária 

de Lakshmi.  Presa às suas memórias e sentindo-se repelida por Adit, ela via a si 

mesma como um ser invisível e inútil. A partir do início da terapia, que ela, em 

sua simplicidade, julga ser a hora de contar histórias, ela passa a ter uma outra 

visão de si mesma e torna-se capaz de conciliar seu passado na Índia ao seu 

presente nos Estados Unidos. Sua origem e sua herança cultural tornam-se parte 

integrante de sua busca por independência e integração em seu atual contexto 

social.  

O relacionamento da personagem com Adit deixa de ser um “casamento só 

no papel”, pois, Lakshmi usa sua recém-descoberta voz para buscar perdão por 

sua parcela de culpa nos eventos passados e, também, para fazer com que seu 

marido passe a enxergá-la, para além de seu rancor, como um indivíduo. Isso é o 

que possibilita que ela resgate Sudhir da mesma situação de crise na qual ela se 

encontrava no início da narrativa para que ele seja capaz de lutar por seu 

relacionamento com Maggie. De modo semelhante, ao longo de todo o seu 

relacionamento com Lakshmi, Maggie é levada a revisitar e ressignificar muitas 

de suas experiências, assim, tornando-se capaz de refletir sobre seus próprios 

conflitos relacionados tanto à sua prática e ética profissionais, quanto aos seus 

relacionamentos, bem como o modo através do qual estes integram sua própria 

identidade. 

Por fim, vale salientar que, como objeto desta análise, A hora da história 

nos leva a refletir sobre vários aspectos inerentes às transformações identitárias 

nas diásporas contemporâneas: o poder do discurso, as vias para a tradução 

cultural e o papel da memória para a ressignificação do presente.  

 

Referências 

 

ALMEIDA, Sandra Regina G. Quando o sujeito subalterno fala. Especulações 
sobre a razão pós-colonial. In: ALMEIDA, Júlia; MIGLIEVICH-RIBEIRO, 
Adelia; GOMES, Heloisa Toller. (Orgs). Crítica pós-colonial. Panorama de 
leituras contemporâneas. Rio de Janeiro: 7Letras/FAPERJ, 2013. 
 
BERRY, John W.  Migração, Aculturação e Adaptação.  In: Psicologia, 
E/Imigração e Cultura.São Paulo: Casa do Psicólogo, 2004, p. 29-45. 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

115 

 
HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. São Paulo: Editora Revista dos 
Tribunais LTDA., 1990. 
 
HALL, Stuart. A Identidade Cultural na Pós-Modernidade. Rio de Janeiro: 
DP&A, 2006. 
 
LE GOFF, Jacques. História e memória. Campinas: Editora da Unicamp, 1990. 
 
PEREIRA, Daniella Cristina M. Literatura, lugar de memória. Soletras, n. 28, p. 
344-355, 2014.2 
 
SAID, Edward. Reflexões sobre o exílio. In: ___________ Reflexões sobre o 
exílio e outros ensaios. São Paulo: Companhia das Letras, 2003. p.46-60. 
 
UMRIGAR, Thrity. A hora da história. Tradução Amanda Orlando. - 1. ed.  São 
Paulo: Globo Livros, 2015. 

 

 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

116 

 

 Confessions of a Book Burner, de Lucha Corpi, como 

escrita autobiográfica mediadora das vozes das mulheres 

chicanas 

 

Renata Rezende Menezes1 

 

Introdução 

 

O objetivo do presente artigo é discorrer brevemente sobre as 

autobiografias escritas por mulheres de etnias não brancas, especificamente 

sobre a escrita autobiográfica das chicanas, trazendo como representação a  obra 

Confessions of a Book Burner (2014), de Lucha Corpi, a fim de analisar e ratificar 

a relevância do papel dessa escrita das chicanas, que se firmou no século XX e que 

reitera sua proposta como mediadora das vozes das chicanas no processo de  

autoafirmação e (re)conhecimento dos(as) chicanos(as) tanto perante a sua 

comunidade quanto junto à comunidade estadunidense dominante no mundo 

globalizado no qual estamos inseridos. 

 

1. Autobiografias escritas por mulheres (não brancas): um breve 

histórico 

 

Apesar de no final dos anos 1970 em grande parte do mundo ocidental ter 

havido um crescimento dos estudos críticos sobre a escrita autobiográfica, que 

passou a ser lida mais como texto literário do que documental, a tendência à 

configuração da autobiografia como masculina, branca e ocidental foi a que 

predominou, tendo a escrita autobiográfica das mulheres por muito tempo sido 

relegada a um espaço periférico. 

                                                 
1 Doutora em Estudos Literários pelo Programa de Pós-graduação da Faculdade de Letras da 
UFJF. Mestre em Teoria Literária e Crítica da Cultura pelo PROMEL – Programa de Mestrado 
em Letras da UFSJ. Graduada em Letras-Inglês pela Universidade Federal de São João del-Rei. 
Graduada em Língua Portuguesa pelo Centro Universitário Internacional UNINTER. CV Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/7791647044254361. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-3926-4674. E-
mail: rrezendemenezes@yahoo.com.br 
 

about:blank
https://orcid.org/0000-0002-3926-4674


                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

117 

Com isso em mente, nos anos 1950-60, as mulheres lançavam mão da 

contação de narrativas alternativas, como as memórias e diários, consideradas na 

época gêneros marginais, para expressarem suas experiências que não podiam 

ser “ditas”. Elas tentavam reproduzir papéis de heroínas, com o objetivo de 

promoverem uma imagem positiva de si mesmas. É importante destacar que 

essas escritas não abordavam as vivências das mulheres de outras etnias (não 

brancas), porém, esses textos foram fundamentais posteriormente para 

propiciarem voz às mulheres em geral.  

A redescoberta desses textos escritos por mulheres nas décadas de 1980 e 

1990, mesmo que a passos lentos, foi ocorrendo progressivamente e, por meio da 

revisitação das suas escritas autobiográficas privadas, várias publicações das 

narrativas das  mulheres vieram à tona, como as das chicanas e das afro-

estadunidenses, por exemplo, que, durante a luta pelos direitos civis dos anos 

1960, reivindicaram seu lugar e sua voz por meio da escrita. Houve, assim, 

trabalhos que investigaram a escrita das mulheres sob diversas perspectivas; 

aqueles que trataram a escrita delas fora da tradição autobiográfica, os que 

focaram na sua autobiografia sem destacarem a questão de gênero e aqueles que 

estudaram o entrelaçamento de classe, gênero e raça, principalmente em 

relação à escrita autobiográfica das escritoras afro-estadunidenses (SMITH; 

WATSON, 1998). 

A partir dos anos 1980, então, observamos o surgimento de novas teorias 

e definições genéricas endossadas pela visão de muitas críticas feministas que já 

vinham desenvolvendo os estudos das mulheres na literatura e intervindo nas 

práticas tradicionais de leituras autobiográficas (autobiografias masculinas). 

Muitos trabalhos serviram de base para teorizar e estabelecer uma tradição 

autobiográfica das mulheres. Uma antologia muito influente, porém polêmica, 

editada por Estelle Jelinek, foi Women's Autobiography: Essays in Criticism 

(1980) (Autobiografia das Mulheres: Ensaios na Crítica), a qual se concentrou 

mais na escrita autobiográfica das mulheres brancas do século XX (as americanas 

e inglesas), descrevendo as autobiografias escritas por mulheres como 

descontínuas e fragmentadas, em oposição à escrita autobiográfica masculina, 

considerada harmoniosa e linear, contribuindo, assim, ainda mais para uma 

maior oposição entre a escrita dos homens e das mulheres. 

Essa visão de Jelinek (1980 apud SMITH; WATSON, 1998), entre outras, 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

118 

considerada essencialista e promovedora de uma estrutura de oposição maior 

entre homens e mulheres, foi muito contestada por outros trabalhos que se 

desenvolveram no decorrer dos anos 1980, os quais requeriam a expansão dos 

termos conceituais dessa autora, questionando seu posicionamento essencialista. 

Posteriormente, a saber, as mulheres de outras etnias (não brancas), por meio de 

sua própria escrita autobiográfica, que salientava suas diferenças, passaram a 

contestar as questões generalizadas enfatizadas por Jelinek (1980). Os 

questionamentos às concepções dessa autora refletiam o desejo de uma revisão 

do essencialismo de gênero nas teorias que pregavam as diferenças entre a escrita 

dos homens e das mulheres. Foram várias as perguntas que vieram à tona pelos 

teóricos que pesquisavam sobre a autobiografia das mulheres, tais como se 

realmente a escrita delas era fragmentada ou se na realidade o que ocorria era 

uma abertura de espaço para o diálogo de uma diversidade de vozes, ou, ainda, se 

o sujeito dessas autobiografias das mulheres era caracterizado por uma fluidez 

maior que se sobrepunha à sua tradicional estabilidade (SMITH; WATSON, 

1998). 

A literatura nos mostra que muitos outros trabalhos notáveis foram 

produzidos ao longo dos anos 1980, havendo uma maior abertura para a escrita 

autobiográfica das mulheres, incluindo diversos gêneros como cartas, diários, 

histórias orais, e assim também contribuindo para a expansão do cânone que 

vigorava. No final dessa década, houve um avanço nos estudos sobre as 

autobiografias das mulheres, a ponto de as propostas de muitos deles passarem a 

se centrar mais na textualidade e produção cultural das mulheres do que no 

gênero. Vários textos também indagavam sobre a forma como as escritoras 

negociavam sua autorrepresentação e sobre como a presença ou ausência de sua 

sexualidade marcava sua autoridade literária. Entre eles, a coleção de ensaios da 

teórica Domna C. Stanton, The Female Autograph (1984) (O Manuscrito 

Feminino), na qual há até mesmo a proposição de uma nova nomenclatura para 

as autobiografias escritas por mulheres, “autoginografias”, como forma de 

questionar o essencialismo de gênero presente em outros trabalhos. A Poetics of 

Women's Autobiography (1987) (Uma Poética das Autobiografias das 

Mulheres), de Sidonie Smith, foi outra obra que apresentou o foco maior na 

textualidade do que no gênero, demonstrando como foi para as mulheres 

produzirem suas narrativas de vida, desafiando as ideologias de gênero. 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

119 

Smith e Watson (1998) relatam o trabalho de Françoise Lionnet, que 

muito nos interessa, Autobiographical voices: Race, Gender, Self-Portraiture 

(1989) (Vozes Autobiográficas: Raça, Gênero, Autorretrato), no qual Lionnet toca 

na questão da escrita das mulheres de outras etnias (não brancas), propondo essa 

escrita como um espaço intercultural, em que há o entrecruzamento de várias 

vozes, além de uma teoria de métissage2 propiciadora da articulação dessas vozes 

dos sujeitos marginalizados. 

Como apontado por essas autoras, tanto o trabalho de Smith (1987) como 

o de Lionnet (1989) direcionaram seus focos mais para a possibilidade do diálogo 

que a escrita autobiográfica oferece entre essas mulheres por meio de suas 

histórias subjetivas do que para a visão dessas autobiografias como parte de uma 

alta tradição literária. O ano de 1988 reverberou essas tendências com a produção 

de ensaios que contrastaram as tradições das autobiografias do considerado 

“primeiro mundo” com as escritas pós-coloniais como os “testemunhos”, além de 

uma expansão da concepção da textualidade autobiográfica das mulheres para 

outras obras como filmes, poesias, pinturas e outras. Algumas teóricas, da mesma 

forma, tentaram se concentrar mais na escrita como referência da vida das 

mulheres, não defendendo nem um posicionamento focado somente na 

textualidade, nem apenas no essencialismo feminista em relação às suas 

autobiografias. 

Outro trabalho relevante e que merece ser destacado é o texto pivô de 

Susan Stanford Friedman (1998b) em Women's Autobiographical Selves (Os Eus 

Autobiográficos das Mulheres) no qual essa autora se apoia nos postulados de 

Sheila Rowbotham (1973) e Nancy Chodorow (1978) sobre a escrita 

autobiográfica das mulheres de outras etnias (não brancas), pertencentes às 

minorias, reafirmando que os textos dessas mulheres refletem as questões 

étnicas, sexuais e de classe, ou seja, a interdependência da coletividade às quais 

elas pertencem e nas quais estão envolvidas. Desse modo, questionando e 

revisando os pressupostos da autobiografia canônica pregada por alguns autores, 

como Georges Gusdorf, os quais apresentam uma concepção da autobiografia 

                                                 
2 Métissage, na concepção de Lionnet (1989), é uma prática de leitura que engloba várias áreas, 
desde a biologia até a antropologia, e que deve se pautar no princípio fundamental da 
solidariedade, a fim de que haja a execução de ações políticas na luta contra a hegemonia cultural 
(hegemonia da língua). 
 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

120 

como gênero que expressa a autoridade individual na linguagem e do 

autobiógrafo como uma entidade isolada e individualista, não afetada pelo que 

ocorre no grupo social do qual faz parte.  

Friedman aponta, portanto, a relacionalidade na escrita autobiográfica das 

mulheres de outras etnias (não brancas), enfatizando que a história delas carrega 

a história da sua comunidade, não podendo ser separada desse senso de 

pertencimento comunal. Esse pensamento conversa com o de Leonor Arfuch 

(2010), do eu autobiográfico, que carrega os valores coletivos, revelando os traços 

das comunidades às quais pertencem e contribuindo, assim, muitas vezes, para 

promover o (re)conhecimento e a (re)valorização das histórias dos seus grupos, 

como das mulheres e minorias silenciadas. 

A partir do final dos anos 1980 e início dos 1990, portanto, houve o 

afloramento de muitos ensaios que revisaram a subjetividade das mulheres, 

revisitando muitos textos escritos por várias delas e que foram negligenciados, 

tais como trabalhos escritos pelas operárias de baixa classe (na Inglaterra, por 

exemplo) e outras mulheres pertencentes às minorias, as quais não se inseriam 

nos padrões canônicos que vigoravam. Explorações importantes baseadas nos 

contextos históricos específicos foram surgindo, e o que se pôde testemunhar 

foram contribuições mais críticas e a ampliação crescente do cânone: 

investigações que passaram a examinar as narrativas de imigração, teorizando 

sobre as identidades nacionais específicas, as identidades híbridas e as histórias 

distintas, reformulando as bases das autobiografias e romances autobiográficos 

dos “americanos(as)”. 

Foram diversos os estudos que revisitaram, entre outras, as autobiografias 

escritas pelas mulheres de outras etnias (não brancas), contribuindo ainda mais 

para o que houve a partir dos anos 1990: o alastramento das identidades étnicas 

nas autobiografias escritas por mulheres americanas (estadunidenses, 

canadenses e latinas) e um aumento na difusão das teorias sobre elas. 

Diferentemente da tradição de muitos críticos(as) americanos(as), as críticas 

feministas passaram a evidenciar os vários gêneros que estavam emergindo na 

escrita autobiográfica das mulheres provenientes do México, Caribe e América 

Latina em geral; uma gama de trabalhos passou a examinar as narrativas, 

caracterizadas pelos testemunhos, as histórias coletivas e outros gêneros de 

autorreflexão (Smith; Watson, 1998), enfatizando a rica variedade dessa escrita e 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

121 

a fluidez dos limites cada vez mais embaçados entre a autobiografia, a biografia e 

o romance autobiográfico. 

De forma crescente, as pesquisas teóricas, sob a luz do pós-

colonialismo e pós-modernismo, passaram a focar nas literaturas emergentes 

dessas mulheres de outras etnias (não brancas) como sujeitos duplamente 

oprimidos pela metrópole (país colonizador de sua cultura) e pelo sexo, 

colocando suas questões subjetivas em evidência, lado a lado com o movimento 

feminista, na tentativa de renegociação do papel dessas mulheres como 

subjetividades e autoridades de seus textos. 

Quanto à teorização sobre essas subjetividades escritoras e suas 

autobiografias, Smith e Watson (1998) alegam que houve uma necessidade de 

mudança nos posicionamentos e suposições básicas e muito essencializadas em 

relação à escrita autobiográfica dessas identidades (mulheres escritoras), como 

se fosse uma resposta dos estudiosos(as) a algumas correntes teóricas muito 

engessadas sobre a escrita autobiográfica delas (anos 1980), com a emergência 

de modelos que ampliaram e possibilitaram uma reavaliação das experiências 

dessas autoras. 

De modo muito breve e superficial, podemos afirmar que as críticas 

feministas, ao longo do processo, não seguiram apenas uma linha teórica sobre a 

escrita autobiográfica das mulheres, sendo os modelos criticados, revisados, e 

muitos deles modificados a partir das práticas de leitura. As consideradas teorias 

da diferença, como a de Lacan (1968 apud SMITH & WATSON, 1998), tiveram 

forte influência sobre a teorização feminista em torno das autobiografias das 

mulheres, com a realização de adaptações dessa teoria pelas críticas feministas; 

o conceito do sujeito dividido no processo de se constituir por meio dos outros foi 

deslocado para o foco na origem da diferença sexual na análise das 

autobiografias. 

Porém, da mesma maneira, houve outras teorizações da diferença, 

representadas pelas feministas francesas, que fizeram uma releitura dos 

pressupostos lacanianos e impactaram também na leitura das autobiografias 

escritas pelas mulheres. Em termos gerais, mesmo com diferentes visões, essas 

feministas representadas por Helène Cixous, Lucy Irigaray e Julia Kristeva, 

deram ênfase à relação do sujeito com a linguagem e à inscrição da escrita do 

corpo no texto, localizando as estruturas patriarcais dentro do inconsciente, 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

122 

propiciando caminhos para o entendimento da complexidade do sujeito dividido 

dentro da ordem simbólica e de sua não coerência. Tal movimento leva os leitores 

a se atentarem para o silêncio nos textos, devendo os mesmos suspeitarem das 

noções de linearidade narrativa e da unificação de conceitos nesses textos 

autobiográficos, além de prover também um vocabulário para explorar a relação 

das mulheres com a linguagem e os sistemas de representação, o que acabou 

sendo utilizado como estratégia das mulheres escritoras para se 

autorrepresentarem como “sujeitos outros” (“other-wise”) em seus textos 

(SMITH; WATSON, 1998, p. 20). 

 Já outros autores da década de 1980, interessados mais na crítica pessoal 

do que nessas denominadas linguagens alternativas, adaptaram tanto os 

postulados de Lacan como os das teóricas francesas para uma visão que trazia 

novamente o olhar para a função do  autor no texto. Trabalhos de destaque, 

como os de Nancy K. Miller (1991) e Domna C. Stanton (1984),  trouxeram 

questões que indagavam a importância de se saber quem é o sujeito que escreve 

e em nome de quem ele escreve; por exemplo, no caso específico de Stanton, que 

traz a pergunta, ao refletir sobre o texto autobiográfico escrito pela mulher, se o 

sujeito da “autoginografia” (termo proposto por essa teórica) é ou não diferente. 

Essa autora faz a provocação então do que significaria para as autobiógrafas 

eliminarem sua assinatura autoral, uma vez que já têm a tendência de serem 

tradicionalmente tão silenciadas. 

Houve também a visão materialista trazida por estudiosos como Louis 

Althusser e Michel Foucault, salientando a discursividade dos textos, que 

contribuiu para leituras mais politizadas das subjetividades, criticando a 

perspectiva psicanalítica utilizada para analisar essas subjetividades (mulheres 

escritoras), a qual, na opinião desses materialistas, além de não levar em conta as 

diferentes circunstâncias materiais vividas pelas pessoas, apresenta uma 

concepção universal da diferença sexual. A ênfase desses teóricos na 

especificidade dos contextos históricos impactou fortemente os estudos sobre as 

autobiografias escritas pelas mulheres. 

A crítica de alguns estudiosos sobre os materialistas, no entanto, foi a 

alegação de que eles deixaram de lado a abordagem de gênero ao investigar as 

autobiografias das mulheres. Esses estudiosos consideravam que os discursos 

específicos de identidade estavam necessariamente intrincados na leitura dessas 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

123 

autobiografias, propiciando às mulheres se tornarem “speaking subjects” 

(“sujeitos que falam”). E o que ocorreu progressivamente, então, foi que as 

questões de agenciamento das mulheres por meio da escrita passaram a 

apresentar grande relevância nos estudos sobre suas autobiografias, aflorando a 

concepção cada vez mais clara para os pesquisadores críticos de que os discursos 

presentes na escrita delas proporcionavam um espaço de resistência e de 

mudança. A análise de muitas autobiografias escritas por mulheres trabalhadoras 

de classe mais baixa, por exemplo, evidenciou que as mesmas serviram de 

“contranarrativas” que propiciaram a mediação da voz daqueles sujeitos que se 

encontram nas margens da sociedade.  

Apesar da divergência das diferentes visões teóricas que ocorreram, 

psicanalíticas e materialistas, a tendência crescente e predominante passou a ser 

a tentativa cada vez maior dos teóricos de construírem pontes entre as diversas 

linhas teóricas e não se prenderem a somente uma delas, realizando revisões e 

adaptações à medida que os estudos sobre a escrita autobiográfica das mulheres 

foram caminhando. 

Retomando a discussão sobre a escrita das mulheres de outras etnias (não 

brancas), nos meados dos anos 1980 e princípio dos 1990, suas obras provocaram 

uma reconsideração sobre as narrativas autobiográficas em termos de políticas 

de diferença. Por meio de seus textos, essas mulheres têm demonstrado as 

múltiplas variáveis, além do sexo, envolvidas em suas experiências de vida, como 

raça, etnia e classe, diferentemente da escrita e crítica autobiográfica tradicionais, 

que homogeneizavam as mulheres dentro do mesmo grupo (ocidentais, brancas, 

burguesas e de classe média a alta). Smith e Watson (1998) reiteram que as 

mulheres de outras etnias (não brancas) trouxeram questionamentos diversos 

que levaram os críticos a traçarem caminhos para revisarem o cânone e 

repensarem a abordagem das autobiografias das mulheres. As mulheres afro-

estadunidenses, por exemplo, utilizaram-se de sua prática autobiográfica para 

valorizar a experiência de serem mulheres e negras, as quais têm que lidar com o 

racismo, realizando narrativas de protesto denominadas testemunhos 

autobiográficos para retratar suas (sobre)vivências. As chicanas, por sua vez, têm 

produzido uma gama de obras, pertencentes a diversos gêneros, a fim de 

revisarem suas histórias com outros olhos, obterem seu (re)conhecimento e 

também seu valor diante da sociedade estadunidense e do mundo global. 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

124 

 

2. Autobiografias e ficções autobiográficas das chicanas 

(autoetnografias) 

 

No que concerne à escrita autobiográfica das chicanas,  podemos afirmar 

que, desde o século XIX, assim como sua literatura em geral, já havia uma rica 

tradição autobiográfica dessas mulheres, que foi apresentando um aumento 

crescente na contemporaneidade. Por meio da sua escrita, considerada também 

subversiva, as mulheres chicanas vêm (re)afirmando suas experiências e suas 

noções alternativas de identidade/subjetividade, construindo um espaço 

político de resistência. 

Dessa forma, assim como as outras mulheres de outras etnias (não 

brancas), as chicanas (e as latinas em geral) têm lançado mão de seus textos para 

desafiarem as teorizações que as homogeneízam com base nas mulheres 

ocidentais brancas e/ou nas outras mulheres de outras etnias. Indo de encontro 

aos pressupostos canônicos, sua escrita expressa as particularidades de suas 

diferenças e a complexidade de suas identidades coletivas, além das estratégias 

que têm utilizado para articularem seus valores com os valores culturais 

dominantes; e o que é bem importante, a urgência de se afiliarem com outras 

mulheres de outras etnias e com as brancas na luta pela afirmação de seus direitos 

e das mulheres como um todo. 

Suas obras também refletem novos modos de escrita e experiências de 

leitura, desafiando a tradição da teoria autobiográfica: os manifestos e 

testemunhos, frutos de diferentes práticas coletivas de identidade fora dos 

centros acadêmicos, a partir dos anos 1980, possibilitaram a revisitação da 

história de opressão dessas mulheres, evidenciando suas identidades híbridas em 

conflito e consequentemente uma revisão do significado de sua subjetividade. 

Textos multigenéricos e mais informais, como This Bridge Called My Back: 

Writings by Radical Women of Color (1981) (Esta Ponte Chamada Minhas 

Costas: Escritas das Mulheres de Cor Radicais), de Cherríe Moraga e Gloria 

Anzaldúa, que reuniu vários ensaios e manifestos das mulheres de outras etnias 

(não brancas), enfatizando suas múltiplas diferenças até mesmo entre elas 

próprias, apresentam um cunho de engajamento político e social, desafiador e 

questionador dos textos canônicos (os quais incorporam as questões das 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

125 

feministas europeias/estadunidenses como se fossem as mesmas questões das 

mulheres como um todo). 

Autobiografias também como Borderlands/La Frontera (Fronteiras/A 

Fronteira) (1999), de Gloria Anzaldúa, com a concepção da “new mestiza” (“nova 

mestiça”), são textos, do mesmo modo, engajados politicamente e que, ao 

explorarem as diferenças das chicanas, desempenham o papel de mediadores das 

vozes dessas mulheres. 

       Além disso, os trabalhos das escritoras chicanas demonstram que a diferença 

sexual é apenas uma das variáveis que perpassam as identidades dessas 

mulheres; outras questões como a raça/etnia, a classe e os fatores históricos se 

encontram fortemente emaranhadas, relegando-as a posições periféricas na 

sociedade, levando muitos autores, então, a uma reconsideração/revisão das 

identidades políticas dessas mulheres de outras etnias (não brancas). 

Em “Autobiography: Out-law Genres and Transnational Feminist 

Subjects” (1992) (“Gêneros Fora da Lei e Sujeitos Feministas Transnacionais”), 

Caren Kaplan menciona a impossibilidade de se manter a teorização canônica do 

gênero autobiográfico em relação aos textos autobiográficos dessas autoras 

contemporâneas, os quais configuram discursos em que as diferenças são 

refletidas, situando mais a localização política que a autoria individual das 

mulheres. São trabalhos caracterizados por uma vasta produção cultural 

feminista transnacional, representada por uma rede que envolve as literaturas de 

resistência, havendo afiliações entre uma variedade de textos como testemunhos, 

memórias, relatos de vida, autobiografias, etnografias, entre outros. 

Kaplan (1992) ainda sustenta que o novo sujeito internacional neocolonial, 

encontrado nas zonas fronteiriças, predominantemente como mão de obra para 

a metrópole, ou seja, para a sociedade dominante, é representado pelas mulheres 

trabalhadoras provenientes dos países em desenvolvimento, fragmentadas pela 

divisão internacional do trabalho; o que, podemos afirmar, é a realidade de várias 

chicanas. Sendo assim, o grande desafio da literatura de resistência e desses 

gêneros “fora da lei” é também representar esse novo sujeito, de modo a expandir 

os limites das práticas tradicionais da literatura ocidental, uma vez que esse 

sujeito da autobiografia tem passado cada vez mais de indivíduo a representante 

de uma coletividade instável na sociedade.  

Outra teórica de grande peso, Lourdes Torres (1991), declara que a 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

126 

autobiografia escrita pelas latinas apareceu como um novo gênero explorado 

somente mais recentemente (anos 1980 e 1990), a partir da iniciativa de editoras 

como a Arte Público Press e Bilingual Review Press de se voltarem para a escrita 

das autoras latinas, primeiramente em relação às suas coleções de poesias, 

pequenas histórias, e posteriormente em relação a seus romances e seus textos 

autobiográficos. As coleções autobiográficas das chicanas apresentam um caráter 

subversivo, que desafia as tradições do gênero autobiográfico tanto na forma 

quanto em seu conteúdo. Ao se utilizarem da mistura das línguas inglesa, 

espanhola e dialetos, elas demonstram o descumprimento das formas 

linguísticas patriarcais. Ao expressarem por meio da escrita suas identidades 

múltiplas, perpassadas por diversas questões (gênero, classe, etnia), criam um 

engajamento social e político em suas obras que possibilita exprimirem suas 

experiências e sobrevivência como mulheres chicanas. 

Torres (1991) ressalta a ocorrência cada vez maior da combinação de 

características autobiográficas e ficcionais nessas obras autobiográficas mais 

recentes escritas por mulheres, além de muitas vezes o não seguimento do padrão 

cronológico dos acontecimentos, ultrapassando o estilo convencional. O que se 

argumenta na realidade é que esses textos ultrapassam o âmbito individual, 

refletindo a fragmentação das identidades múltiplas e as experiências vividas por 

elas, que passam por processos de socialização ligados diretamente a suas 

questões coletivas, sexuais, de etnia, de classe e outras, das quais elas não podem 

ser desvinculadas.  

Já Anne Goldman, em “Autobiography, Ethnography, and History: A 

Model for Reading” (1995) (“Autobiografia, Etnografia e História: Um Modelo 

para Leitura”) aponta a importância de nos atentarmos para a não simplificação 

do eu em detrimento do nós na análise das autobiografias étnicas, propondo um 

olhar revisionista para esse sujeito autobiográfico. Não seria um retorno ao eu 

isolado e soberano do cânone autobiográfico tradicional, mas a proposta de um 

modelo flexível, com a identidade como um continuum, configurando múltiplas 

posições do eu (formas diferentes, em contextos diferentes), mais politicamente 

engajadas, a ponto de as conexões entre o eu e o nós não excluírem o caráter 

individual do “eu”, mas também não deixarem de desafiar as convenções do 

gênero autobiográfico. Por meio de estratégias da escrita, que se movem entre os 

textos autobiográficos e os político-culturais, as mulheres podem expressar ao 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

127 

mesmo tempo a escrita do eu e a representação cultural das suas comunidades, 

realizando a reinterpretação de si próprias a partir dessa concepção mais 

nuançada de identidade. Ao narrarem em suas escritas, por exemplo, as 

experiências das chicanas que vivem nos guetos das grandes cidades 

estadunidenses, as escritoras muitas vezes contam um pouco de si em cada uma 

dessas mulheres, ou seja, da realidade das mulheres latinas nos Estados Unidos, 

as quais são retratadas por meio de sua voz narrativa. 

Em “Autobiographical Manifestos” (1993) (“Manifestos 

Autobiográficos”), Sidonie Smith reitera que os manifestos das mulheres de 

outras etnias ( não brancas), os “outlaw genres” (“gêneros fora da lei”) e as 

diversas formas híbridas de cunho autobiográfico (prosa, poesia, pequenas 

histórias, relatos de vida e outros), já mencionados por Kaplan (1992), 

caracterizam-se como práticas políticas emancipatórias e disruptivas, que, por 

meio de suas estratégias, perfazem formas de resistência que expõem o caráter 

heterogêneo das identidades representadas, as quais configuram novos sujeitos, 

fragmentados e instáveis, que contestam o sujeito soberano e tradicional da 

autobiografia canônica. Assim, as mulheres mimetizam o sujeito universal 

(homem) da escrita, assumindo a autoridade dos textos, como forma de contestar 

essas categorizações universais e ao mesmo tempo obterem legitimidade: "As 

práticas autobiográficas tornam-se ocasiões para reencenarem a subjetividade, e 

as estratégias autobiográficas tornam-se ocasiões para a encenação de 

resistência" (KAPLAN, 1992, p. 434)3.  

O que ocorre também nesses textos (manifestos autobiográficos) é uma 

nova realidade social do eu, uma anunciação pública e uma reconceitualização da 

relação entre o político e o privado; uma interpretação impessoal do público 

proveniente de uma experiência individual que compartilha com sua coletividade 

múltiplos fatores de opressão relacionados à classe, raça/etnia, gêneros e outros. 

Daí a importância da proposta das autobiógrafas de outros grupos étnicos, que, 

diferentemente das brancas, não dividem o espaço público masculino e 

apresentam questões de opressão distintas que as levam a localizações e práticas 

                                                 
3 No original: “Autobiographical practices become occasions for restaging subjectivity, 
and autobiographical strategies become occasions for the staging of resistance”. 
 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

128 

culturais muito específicas. 

Nancy Miller (1998) tece uma análise significativa sobre a leitura/recepção 

por mulheres das autobiografias escritas por outras mulheres. A pesquisadora, ao 

relatar sobre o papel que assume de ensinar sobre as autobiografias das 

feministas de outras etnias (não brancas), questiona a tendência de uma 

teorização geral em relação aos textos autobiográficos escritos por mulheres, uma 

vez que a recepção das diversas leitoras será diferente, dependendo da 

identificação delas com as experiências narradas. Podemos observar, a saber, que 

as autobiografias escritas por autoras brancas, muitas vezes, por retratarem uma 

realidade muito distante das mulheres de outros grupos étnicos, acabam 

silenciando estas últimas, visto que elas não possuem as mesmas questões nem 

o lugar comum de luta com as brancas e, dessa forma, não se identificam com as 

experiências delas. É pertinente destacar que a escrita de autoras como Sandra 

Cisneros, Denise Chávez, Lucha Corpi e Reyna Grande sobre as chicanas e 

também para as chicanas, além de trazer para o cenário contemporâneo a luta 

pela sua valorização e (re)conhecimento, produz modos de 

identidade/identificação nessas mulheres que são cruciais para o prosseguimento 

da sua luta. 

Ao escrever seu artigo sobre as vozes autobiográficas dos anos 1990, a 

professora de literatura Angelika Köhler (2009), voltando seu olhar para as 

autobiografias chicanas, ressalta que essas narrativas, que apareceram em grande 

número a partir da referida década, escritas tanto por homens como mulheres, 

têm desempenhado um papel de suma importância para o discurso pós-moderno 

contemporâneo, à medida que permitem a desconstrução das imagens 

estereotipadas dos mexicanos-americanos como “outros”, demonstrando a 

tentativa deles, por meio da escrita, de negociação de suas experiências culturais, 

além da reconciliação de sua vida pessoal com a coletiva. 

Köhler (2009) considera valiosa a função dos espaços autobiográficos de 

que as chicanas lançam mão para a compreensão das interrelações entre a esfera 

privada e a pública, entre a história e a ficção, e assim por diante, ao 

demonstrarem possibilidades mais fluidas de interação para essas perspectivas 

ambivalentes. Sendo assim, no processo discursivo da (re)construção dos 

chicanos, eles desafiam os padrões das tradições do gênero autobiográfico, 

possibilitando a emergência de novas leituras dessas identidades múltiplas, com 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

129 

a reconstrução de suas histórias individuais como registro das condições sócio-

históricas das suas comunidades. 

E, do mesmo modo, é importante destacar que essa visão de abertura e 

(re)conhecimento de novos horizontes das chicanas está intimamente alinhada 

com as perspectivas da teorização das autobiografias das mulheres em geral para 

o futuro, a partir das quais os teóricos têm clamado cada vez mais por novas 

práticas que reflitam as fronteiras fluidas, a fragmentação das subjetividades 

autobiográficas representadas pelas mulheres e a relacionalidade de fatores 

envolvidos, que não podem ser negligenciados, como os de classe, raça/etnia, 

sexualidade, os espaços, entre outros. Ou seja, o questionamento constante ao 

essencialismo de gênero e às construções culturais em torno das mulheres. E, por 

fim, aquilo que representa a confirmação do que estamos investigando neste 

presente trabalho, a crença de que a escrita autobiográfica das mulheres, ao 

buscar o encontro e o reconhecimento de suas histórias e de sua comunidade, tem 

o poder de mediação de suas vozes, levando à consequente (re)afirmação de suas 

histórias. 

 

3. Lucha Corpi: a importância da escrita nas confissões de uma 

queimadora de livros 

 

Em seu memoir, Confessions of a Book Burner (2014), Lucha Corpi, por 

meio de 12 ensaios narrados de forma não cronológica, disserta sobre sua vida 

pessoal, fazendo um relato autobiográfico que engloba memórias íntimas e 

familiares, da infância, juventude e vida adulta, perpassando paralelamente as 

memórias de sua herança cultural mexicana/chicana, e enfatizando a relevância 

da escrita em sua vida desde sua mais tenra idade até o seu amadurecimento. 

Podemos afirmar, em linhas gerais, que a obra se adequa à concepção 

tradicional de autobiografia trazida por Lejeune (2008), ou seja, da narrativa em 

prosa em que uma pessoa real faz uma retrospectiva de sua história 

individual/personalidade. Ao longo da narrativa, Corpi evidencia, por meio de 

seus relatos, os acontecimentos pessoais que a marcaram em diversas fases de 

sua vida. Ela expõe de forma muito forte, por exemplo, os pesadelos recorrentes 

que a assombraram desde nova por uma grande parte de sua jornada, assim como 

as consequências deles em seu comportamento e em suas perspectivas de vida. 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

130 

Além disso, descreve seu relacionamento com sua família e seus parentes durante 

sua juventude no México, na cidade de Jaltipán, Vera Cruz, onde nasceu e passou 

um tempo de sua infância, e em San Luis Potosí, outra cidade mexicana para onde 

a família teve que se mudar em prol de uma melhor condição de vida.  

No decorrer dos ensaios/capítulos, Corpi relata várias passagens e, de 

maneira não temporal, como já referido, os detalhes autobiográficos que 

marcaram sua trajetória. Fatos importantes como sua afeição pela escola desde o 

primeiro momento, aos quatro anos de idade, como acompanhante do irmão 

Victor (que se recusava a ir sem ela), os eventos no ambiente escolar e seu 

interesse precoce pela poesia são salientados. 

A autora também menciona em várias passagens como foi sua jornada em 

busca de sua carreira; a preferência desde cedo por ganhar livros em vez de 

bonecas; sua escolha pela odontologia e o abandono desses estudos, por não se 

identificar com a área da saúde. Ela conta sobre seu encontro com a escrita por 

meio do casamento com Guillermo Hernández, sua mudança para os Estados 

Unidos ao se casar, a crescente identificação com a prática da escrita na 

Califórnia e sobre sua vida sofrida nesse estado após o divórcio, como 

imigrante, secretária e professora, ficando com a responsabilidade de criar seu 

filho sozinha. 

Quanto ao fato de Confessions of a Book Burner ser considerada um 

memoir,  ratificamos aqui que essa autobiografia pode ser vista como um livro de 

memórias, uma vez que, apesar das motivações do eu íntimo de Corpi serem 

predominantes, não deixa de haver constantemente, ao longo da narrativa, uma 

ênfase contextualizada na comunidade e nos eventos dos quais essa subjetividade 

participa (HERVOT, 2013). 

Desse modo, chegamos então a um ponto que temos discutido e que é parte 

preponderante da presente investigação, que é a relacionalidade presente na 

escrita autobiográfica das mulheres (não brancas) na contemporaneidade. Como 

referido por muitos autores e conforme expusemos sobre os estudos teóricos 

acerca das autobiografias das mulheres chicanas, a história delas carrega a 

história da sua comunidade/coletividade, ou seja, o eu autobiográfico dessas 

obras não pode ser desvencilhado do eu coletivo. Isso não é diferente na obra de 

Lucha Corpi; seu eu autobiográfico é mediador da voz do coletivo, sendo que, ao 

narrar sua história, é possível para nós leitores percebermos nela uma 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

131 

interdependência com seu grupo e a ênfase no background dos acontecimentos 

que vinham ocorrendo com os chicanos/mexicanos-estadunidenses. 

Podemos verificar, então, na escrita de Corpi, do mesmo modo que em 

outras autoras chicanas do século XX e XXI, a expressão dos fatores que 

perpassam seu grupo, ou seja, das questões étnicas/raciais, sexuais e de classe 

que envolvem tanto a protagonista como sua comunidade na sociedade 

dominante (FRIEDMAN, 1998b). Nas passagens em que narra seu papel de 

estudante e ativista, alguns recortes do Movimento Chicano pelos direitos civis e 

os acontecimentos com esse grupo no pano de fundo dos seus encontros e lutas 

pela afirmação de sua cultura chicana nos Estados Unidos vêm à tona pela voz de 

Corpi. Ao longo de muitos fragmentos, a escritora vai pincelando nomes 

importantes de sua cultura chicana e as circunstâncias que os envolviam, dando 

voz às tribulações e ao desenrolar do Movimento que os chicanos organizavam no 

território dominante. 

Em várias partes dos ensaios, a autobiógrafa conta sobre seus encontros 

com outros(as) chicanos(as) escritores(as) e sua trajetória junto com os mesmos 

para se autodefinirem nos Estados Unidos, especialmente em relação à escrita de 

suas histórias. Na passagem em que reflete sobre as razões pelas quais as chicanas 

não escrevem ficção detetivesca, Corpi expõe a visão dessa coletividade chicana 

(mulheres) que faz parte de sua época, iniciando com uma das conversas que 

trava com Cisneros, a qual comenta sobre os romances misteriosos: "Eu não li 

nenhum de seus romances, porque eu não gosto de ler esse tipo de romance" 

(CORPI, 2014, pos.796)4. Corpi vai pontuando dessa forma os vários motivos 

alegados por essa coletividade de não produzirem muitos romances envolvendo 

esse gênero criminal, o que a leva a constatar que as mulheres chicanas não 

escrevem esse tipo de ficção justamente porque não o leem. Esta é uma forma que 

a autora também demonstra de mediar a voz do seu grupo/coletivo chicano, ao 

expressar o que ocorria no meio literário deles. 

 Confessions, portanto, pode ser caracterizada como esse tipo de 

autobiografia étnica (GOLDMAN, 1998), que consiste em um testemunho 

autobiográfico que retrata, além de suas experiências, as de seu grupo também, 

revisitando suas histórias e as múltiplas variáveis que as envolvem, como gênero, 

                                                 
4 No original: “I haven’t read any of your novels, because I don’t like reading that kind of novel”. 

 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

132 

raça/etnia, classe, entre outras, e diferenciando-se, assim, da concepção 

individual da autobiografia tradicional.  

Na parte em que menciona que as palavras podem nos ajudar a 

“transcender nossas vidas individuais” (CORPI, 2014, pos. 533)5, Corpi reafirma 

sua voz mediadora do seu grupo chicano, possibilitada pela escrita; sua escrita 

autobiográfica é necessariamente marcada e constituída pelos acontecimentos 

coletivos pelos quais os(as) chicanos(as) passavam, o que nos remete ao seu 

caráter etnográfico contemporâneo, dissertado anteriormente.  

Conforme temos investigado, então, reiteramos o papel da escrita em 

expressar não só os períodos de solidão e tristeza na vida da escritora, como os 

aprendizados íntimos e sentimentos maternos pelos quais passou, mas, do 

mesmo modo, as vicissitudes e contradições da comunidade dessa chicana: 

"Escrever poesia havia me possibilitado me mover além do pessoal e transcender 

meus dilemas e vicissitudes no processo" (CORPI, 2014, pos. 1530)6. 

Corpi também relata suas muitas consultas com psiquiatras e 

clarividentes, na tentativa de entender o porquê de ter o hábito de queimar 

muitas das coisas que escreve. O significado do fogo e sua relação com a escrita 

na vida da autora é tão pulsante que, no último ensaio, ela conta sobre o incêndio 

que afetou sua casa e consumiu parte de sua biblioteca, retomando seus 

sentimentos ao se debruçar, três meses após o ocorrido, sobre os livros e materiais 

queimados no intuito de resgatar pelo menos as primeiras páginas dos livros que 

fossem possíveis de ser recuperados. 

A escritora então enumera todos os autores com os quais se depara na 

verificação dos livros que havia perdido, levando-nos a uma rememoração, a um 

registro também feito por meio da escrita, de todos aqueles que ajudaram a 

compor seu caminho e a formá-la como escritora. O episódio do incêndio foi uma 

constatação para Lucha Corpi de que havia possibilidade para ela de seguir firme, 

valorizando a si mesma, seu povo e sua cultura e que, assim como seus rascunhos 

escritos, amassados e queimados, ela era uma queimadora de livros capaz de se 

refazer das cinzas, nesta constante construção e reconstrução da vida 

possibilitada pelo ato de escrever para falar por si e pelos outros. 

                                                 
5 No original: “transcend our individual lives”. 
6 No original: “Writing poetry made it possible for me to move beyond the personal and to 
transcend my predicaments and vicissitudes in the process”. 
 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

133 

Considerações Finais 

 

Como considerações finais, podemos reafirmar que testemunhamos na 

obra de Corpi, dessa maneira, uma escrita autobiográfica com características 

comunais, o que se encontra mais uma vez em consonância com os teóricos aqui 

expostos, os quais discorrem sobre o papel dessas novas narrativas étnicas, 

culturais e religiosas escritas por mulheres de outras etnias (não brancas) de 

revalorizarem as concepções das minorias e de estabelecerem seu 

(re)conhecimento e autoafirmação na sociedade. Conforme já enfatizado, por 

meio das vidas narradas dessas  autoras contemporâneas, o que evidenciamos é 

a representação e a compreensão dessas protagonistas chicanas como um “nós”, 

demonstrando um ideal de comunidade étnica e uma diversidade de perspectivas 

que caracterizam essas escritas e que dão audibilidade às mulheres chicanas. 

Podemos ponderar, do mesmo modo, que a construção das narrativas 

retrospectivas (escritas especialmente por mulheres não brancas) por meio de 

uma consciência da existência de pluralidades e de múltiplas vozes permite assim 

então a criação de um diálogo entre a história individual e a coletiva, além do 

vislumbramento de um futuro que traz abertura ao (re)conhecimento e à 

negociação dessas identidades (fragmentadas) como parte de uma comunidade 

étnica maior dentro da atual sociedade global em que vivemos. 

 

Referências 

 

ANZALDÚA, Gloria. Borderlands/La Frontera: the new mestiza. San Francisco: 
Aunt Lute Books, 1999. 
 
ANZALDÚA, Gloria; MORAGA, Cherrie. (Eds). This Bridge Called my Back: 
writings on radical women of color. New York: Kitchen Table –Women of Color 
Press. 1983. 
 
ARFUCH, Leonor. O espaço biográfico: dilemas da subjetividade 
contemporânea. Tradução Paloma Vidal. Rio de Janeiro: EdUERJ, 2010. 
 
CHODOROW, Nancy. The Reproduction of Mothering: psychoanalysis and the 
sociology of gender. Berkely/Los Angeles/London: University of California 
Press, 1978. 
 
CORPI, Lucha. Confessions of a Book Burner. [E-book]. Arte Público Press 
University of Houston, 2014. 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

134 

 
FRIEDMAN, Susan. S. Mappings: feminism and the cultural geographies of 
encounter. New Jersey: Princeton University, 1998a. 

 
FRIEDMAN, Susan. S. Women's Autobiographical Selves. In: SMITH Sidonie; 
WATSON Julia. Women, Autobiography, Theory: a reader. University of 
Wisconsin Press, 1998b. p. 72-82. 
 
GOLDMAN, Anne. Autobiography, Ethnography, and History: a model for 
reading. In: SMITH, Sidonie; WATSON, Julia. Women, Autobiography, Theory: 
a reader. University of Wisconsin Press, 1998. p. 288-298. 
 
GUSDORF, Georges. Condiciones y límites de la autobiografia. In: Anthropos, 
Barcelona, nº 29, p. 9-18, dez. 1991. 
 
HERVOT, Brigitte. M. Georges Gusdorf e a autobiografia. Lettres Françaises, v. 
14, n. 1, p. 95-110, 2013. Disponível em: http://hdl.handle.net/11449/126750. 
Acesso em: 11 ago 2024. 
 
JELLINEK, Estelle (ed.). Women’s Autobiography: essays in criticism. 
Bloomington: Indiana University Press, 1980. 
 
KAPLAN, Caren. Resisting Autobiography: Out-law Genres and Transnational 
Feminist Subjects In: SMITH, Sidonie; WATSON, Julia. Women, Autobiography, 
Theory: a reader. University of Wisconsin Press, 1998. p. 208-216. 
 
KÖHLER, Angelika. Back into the future: Chicana/o autobiographical voices of 
the 1990s. Camino Real,v.1, n.1, p. 65-87, 2009. 
 
LEJEUNE, Philippe. O pacto autobiográfico: de Rousseau à internet. Trad. Jovita 
Maria Gerheim Noronha e Maria Inês Coimbra Guedes. Belo Horizonte: UFMG, 
2008. 
 
LIONNET, Françoise. Autobiographical voices: Race, Gender, Self-Portraiture. 
Ithaca/London: Cornell University Press, 1987. 
 
LIONNET, Françoise. The Politics and Aesthetics of Métissage. In: SMITH S., 
WATSON J. Women, Autobiography, Theory: a reader. University of Wisconsin 
Press, 1998. p. 325-336. 
 
MILLER, Nancy. K. Getting Personal: Feminist Occasions and Other 
Autobiographical Acts. New York: Routledge, 1991. 
 
MILLER, Nancy. K. Teaching Autobiography. In: SMITH S., WATSON J. Women, 
Autobiography, Theory: a reader. University of Wisconsin Press, 1998. p. 461-
470. 
 
ROWBOTHAM, Sheila. Woman’s Consciousness, man’s words. London: 
Penguin, 1973. 
 
SMITH, Sisonie. Autobiographical Manifestos. In: SMITH S., WATSON J. 

about:blank


                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

135 

Women, Autobiography, Theory: a reader. University of Wisconsin Press., 1998. 
p. 433-440. 
 
SMITH, Sidonie. A Poetics of Women's Autobiography: marginality and the 
fictions of self-representation. Chicago: Indiana University Press, 1987. 

 
SMITH, Sidonie; WATSON, Julia. Women, Autobiography, Theory: A Reader. 
University of Wisconsin Press, 1998.  
 
STANTON, Domna. C. Autogynography: Is the Subject Different? In: SMITH, S., 
WATSON, J. Women, Autobiography, Theory: A Reader. University of Wisconsin 
Press, 1998.  
 
STANTON, Domna. C. The Female Autograph. Chicago: Chicago University 
Press, 1984. 
 
TORRES, Lourdes. The Construction of the Self in USA Latina Autobiographies. 
In: SMITH S., WATSON J. Women, Autobiography, Theory: a reader. University 
of Wisconsin Press., 1998. p. 276-287. 
 

 

 

 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

136 

 

Diversidade em pauta intermidiática:  Heartstopper, um 

romance LGBTQIA+ 

 

Karen de Assis 1 

Letícia de Melo 2 

Maria Cristina Cardoso Ribas3 

 

Introdução 

 

O interesse por adaptações intermidiáticas mais plurais tem crescido e é 

cada vez mais frequente a expansão da narrativa por outras mídias. As produções 

literárias e artísticas têm se interconectado de maneira a transformar a dicotomia 

forma e conteúdo em novas configurações multimidiáticas, que demandam 

outras formas de olhar, novos modos de ler e acolher o literário. Ao mesmo 

tempo, estas produções atravessam e revolucionam aspectos culturais, questões 

identitárias, condicionamentos sociais, preconceitos.  

Do ponto de vista da recepção, é importante entendermos o impacto do 

romance gráfico Heartstopper4 no mundo adolescente, sacudido por notícias e 

postagens nas redes sociais. Para compreender a sutileza da militância da jovem 

autora inglesa Alice May Oseman5 em Heartstopper, que não escancara ou 

                                                 
1 Graduanda do Curso Letras (Português-Literatura) da Universidade do Estado do Rio de 
Janeiro, São Gonçalo-RJ, Brasil.  https://orcid.org/0009-0005-5718-225X. 
 
2 Graduanda do Curso Letras (Português-Inglês) da Universidade do Estado do Rio de Janeiro, 
São Gonçalo-RJ, Brasil. https://orcid.org/0009-0000-1864-8372. 
 
3 Doutora da Ciência da Literatura (UFRJ), Professora Associada do Curso de Letras (Português-
Literatura) da Universidade do Estado do Rio de Janeiro, São Gonçalo, RJ.  
https://orcid.org/0000-0002-2289-4004. 
 
4 Heartstopper nasceu como webcomic no Tumblr, e depois foi lançado como graphic novel, 
possuindo cinco volumes. A primeira temporada da série foi adaptada pela Netflix com oito 
episódios baseados nos dois primeiros volumes da HQ. O roteiro foi adaptado por Alice Oseman 
e dirigido por Euros Lyn. 
 
5 “[...] Alice May Oseman escreve e desenha a série em quadrinhos de Heartstopper e é 
responsável pelo roteiro da adaptação para a Netflix, além de ter publicado romances que fazem 
parte do mesmo universo ficcional, chamado de Oseman-verso por fãs. Seu trabalho é bastante 
focado em debates em torno de saúde mental, diversidade sexual e de gênero, em geral 
protagonizado por personagens adolescentes, em idade escolar” (PEREIRA, 2024, p. 168). 

https://orcid.org/0009-0005-5718-225X
https://orcid.org/0009-0000-1864-8372
https://orcid.org/0000-0002-2289-4004


                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

137 

enfatiza marcadamente o sofrimento, nem tematiza o eu dilacerado pela 

perseguição e condenação, mas o constrói com leveza, trazemos contrastivamente 

alguns exemplos de práticas sociais violentas no mundo. Ainda hoje pessoas são 

legalmente mortas por serem quem são, quando esta identidade desconstrói, 

abala, transforma preceitos estabelecidos socialmente como a única verdade 

natural e possível. A mentalidade, porém, vem ganhando novos contornos. Hoje 

são mais de 70 países com políticas em prol desses grupos ainda minoritários, 

mas a discriminação continua. E mesmo com a consolidação de consensos 

internacionais apoiando a existência dessa população, ainda assim interdições, 

proibições, perseguições e condenações – do doméstico ao jurídico – são postas 

em infeliz prática. 

Os movimentos de pessoas homossexuais por libertação sexual começam 

a ganhar força e organização no fim dos anos 70. Desde então, o movimento foi 

abarcando além dos temas ligados à sexualidade, os também de identidade de 

gênero. A militância foi marcada por diferentes posturas ao longo do tempo, 

tendo em vista a abertura nos lugares de poder e também o cenário internacional 

do debate sobre políticas para esses grupos. A própria sigla LGBT surgiu na I 

Conferência Nacional GLBT, em 2008, após muitos debates. E mesmo hoje, se 

transforma adicionando cada vez mais “letras”, ou seja, grupos representados. 

Ainda hoje há lugares como Uganda, Arábia Saudita, Irã, Iêmen, Nigéria, 

Mauritânia e Brunei que criminalizam a homossexualidade, instituindo até 

mesmo a pena de morte. Além desses casos extremos, em que a cultura e a 

religiosidade se sobrepõem a direitos individuais, temos outros exemplos. 

A China tem uma forte censura com relação a filmes, séries, e livros. 

Algumas obras famosas como o drama The Untamed, hoje disponível até mesmo 

na Netflix (tendo em vista o seu sucesso no país de origem, sendo uma das obras 

mais assistidas na época de seu lançamento). Tendo origem na obra literária Mo 

dao Zu shi da autora Mo Xiang Tong Xiu, explicitamente a história de um 

romance homossexual, a adaptação audiovisual foi censurada e a relação dos 

personagens principais foi resumida a apenas uma forte amizade. 

Segundo o artigo “As diversas faces da homofobia: diagnóstico dos 

desafios da promoção de direitos humanos LGBT”, a publicidade: 

 

[...] tratando de um campo complexo em que estão envolvidos 
direitos humanos à informação e à comunicação e elementos 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

138 

como poder, economia e currículo, entre outros. Em se tratando 
de mídia e diversidade sexual (mas não só no campo da 
diversidade sexual), observamos que há um hiato entre o que é 
veiculado na imprensa e as contradições sociais presentes na 
realidade social (FEITOSA, 2016, p. 307). 
 

Esse cenário nos mostra a imposição política sobre a cultura artística, bem 

como o impacto da falta de liberdade. Mesmo olhando para os países africanos 

com leis que criminalizam a comunidade ou países do Oriente Médio, vemos a 

influência da cultura nos primeiros, com fortes rastros da colonização inglesa. O 

Reino Unido, atualmente um dos países de referência na inclusão, até 1967 

criminalizava a homossexualidade, expandindo a homofobia nos territórios que 

dominavam. No segundo caso, a religião e as leis islâmicas embasam a 

criminalização até os dias de hoje, desrespeitando os direitos humanos, conforme 

concebidos nos países ocidentais. 

Pela breve exposição, nota-se as limitações quanto ao direito básico de 

existir dessa população. A arte, porém, é uma das maneiras de subverter os 

preconceitos, denunciando injustiças e propondo um mundo com menos 

discriminações sociais, religiosas, étnicas. Nesse viés, Heartstopper rompe com 

diversas barreiras, servindo muito bem a esse propósito de desconstrução e 

reconstrução de velhos paradigmas que não correspondem mais aos sonhos e 

desejos da sociedade contemporânea. 

 

1. Do romance gráfico 

 

A partir do romance gráfico Heartstopper6 (2016), da escritora, 

ilustradora e roteirista britânica Alice May Oseman, pretendemos analisar 

aspectos de reverberação dos discursos sobre diversidade sexual e de gênero nas 

diferentes mídias hibridizadas em que a obra de Oseman é transposta: a 

Webcomic, uma espécie de história em quadrinhos produzida para publicações 

online, a Graphic Novel, que consiste em uma forma desviante da história em 

quadrinhos impressa e tradicional, e a série Heartstopper, produção original da 

Netflix, a partir dos quadrinhos e do romance gráfico.  

                                                 
6  O título da obra é uma referência a uma outra obra literária, Wide Sargasso Sea de Jean Rhys. 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

139 

Nossa pesquisa busca, também, compreender os impactos dos novos 

espaços virtuais de publicação e das transposições midiáticas no aumento do 

alcance de narrativas que tratam de temas tidos como sensíveis, como 

homossexualidade, transexualidade, ou seja, hibridações em camadas que trans-

formam tanto a história contada, quanto seus leitores.  

São narrativas híbridas que, via de mão dupla, migram entre superfícies – 

da página à tela, – sem excluir uma ou outra, mas mesclando-as em nova 

configuração. Assim as histórias, que agora têm vasto espaço para publicação 

online, livre de custos de publicação e restrições editoriais, possuem, como 

consequência imediata, o alcance público ampliado, bem como demandam outro 

modo de percepção, dando um xeque mate nos preconceitos e garantindo, 

também, um local de maior liberdade criativa para os artistas e seu público.  

Traremos, então, nesse estudo, o romance gráfico7  – gênero intermidiático 

em ascensão: 

 

Graphic novel é a contrapartida visual do romance e pertence a 
uma linguagem mais geral – os quadrinhos – que surge na esteira 
de um período no qual as vanguardas (de Apollinaire aos 
concretos) exploraram a visualidade da palavra, no qual 
surgiram sucessivamente o cinema, a televisão e a internet e no 
qual as próprias cidades assumiram feições de um grande 
holograma; não por acaso, o Japão – país de língua 
ideogramática e de uma cidade holográfica como Tóquio – pode 
ser considerado pioneiro em relação à graphic novel ocidental, 
com mangás de temática adulta, incluindo os pornográficos 
hentais. [...] já surge buscando validação intelectual e autonomia 

artística em relação ao romance stricto sensu (PINTO, 2017).8  

 

 Para empreender esta reflexão, dividimos este estudo em algumas seções. 

Em um primeiro momento, o nosso foco será sobre a arte como um instrumento 

político, capaz de veicular informações e realizar transformações sociais. Logo 

após, veremos como historicamente a arte tem sido um instrumento de 

resistência para comunidades marginalizadas e, em seguida, com o arcabouço 

teórico-metodológico das intermidialidades, observaremos as diferentes 

configurações da obra Heartstopper, para enfim compreender de que forma as 

                                                 
7 Uma tradução usual de Graphic novel, resultante da hibridação entre romance e histórias em 
quadrinhos. 
 
8 Disponível em: https://revistacult.uol.com.br/home/ascensao-do-romance-grafico/. Acesso 
em 20/07/24. 

https://revistacult.uol.com.br/home/ascensao-do-romance-grafico/


(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

140 

transposições midiáticas e os temas abordados culminaram no que se tornou um 

grande sucesso de público. 

Essa pesquisa é embasada pela abordagem literária das Intermidialidades, 

stricto sensu, pela pesquisadora alemã Irina Rajewsky (2012), que formulou as 

três subcategorias para analisar as relações do texto literário com outras mídias, 

sem a preocupação de meramente hierarquizá-las. De maneira resumida, temos: 

(1) transposição midiática: passagem de uma mídia para outra, como, por 

exemplo, a adaptação de um texto literário para uma obra audiovisual; (2) 

combinação de mídias: processo de misturar duas ou mais mídias, mas de 

maneira que sejam reconhecidas as mídias constitutivas; as história em 

quadrinhos são um ótimo exemplo, ao combinar imagens com texto em uma 

mídia; bem como as graphic novels; e (3) referências Intermidiáticas: aquelas 

feitas em seu próprio meio/mídia a outras obras, podendo ocorrer de diversas 

maneiras e que pressupõem um certo conhecimento prévio do público para que 

seja identificado; como exemplo, podemos citar uma alusão a um livro em um 

filme , valendo a recíproca. Importante perceber que as subcategorias propostas 

por Rajewsky dizem respeito a misturas em graus distintos e que podem ou não 

operar transformações seja em termos de produção e recepção, seja em termos 

formais e conteudísticos com todas as reverberações nos modos de ler, ver, ser, 

estar. 

 Pensando mais especificamente na transposição midiática, migração de 

gêneros e mídias que, por sua vez, provoca abalos na leitura, é fundamental 

analisar como ocorrem estas migrações, enfim, como que uma obra, em sua mídia 

específica, é transposta para outra mídia. Perceber as semelhanças, diferenças, 

repetições, omissões e inserções nas passagens da obra de uma mídia para outra 

é essencial – tanto aspectos temáticos, quanto os de suporte – para compreender 

os efeitos de sentido que as mudanças provocam e como o contexto e a recepção 

interferem nessa nova configuração da obra. E, no caso específico de 

Heartstopper, como se dá e como é prevista a popularidade alcançada; 

popularidade esta que tanto prevê quanto reflete a importância desses temas, que 

acolhem a diversidade de gêneros híbridos - textuais e culturais -, atitude 

respaldada pela identificação dos grupos minoritários. 

Os estudos sobre intermidialidade são recentes, assim como a contínua 

polêmica diante do próprio conceito de mídia. Entendemos a mídia como a 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

141 

comunicação, como a transmissão dinâmica de signos que envolve emissão e 

recepção (DINIZ, 2022, p.19), mas que, ao mesmo tempo, têm potencialidade 

para produzir novos sentidos em novos suportes e materialidades.  Esses estudos 

são bastante complexos, ocupam-se não só das combinações, transposições e 

referências, mas de outros modos do cruzamento e fronteiras midiáticas, além de 

modalidades das mídias (ELLESTRON, 2021) que não traremos aqui. Logo, 

analisar Heartstopper em suas diferentes mídias e hibridações midiáticas implica 

observar o que e como está sendo comunicada história, como estão sendo 

mixados os gêneros literário e quadrinístico, como se processa transformação da 

narrativa – combinações e referências –, qual a interferência do contexto e das 

expectativas do/as leitores/as, e como se dá a recepção pelo público. 

 Derivada do livro Solitaire (OSEMAN, 2014), Heartstopper é uma 

história que aborda diversidade e amadurecimento. Começou a ser 

disponibilizada de maneira online no formato webcomic (quadrinhos online) em 

2016, e depois foi publicado como graphic novel em versão física, a partir de uma 

campanha de financiamento coletivo, em 2019. No Brasil, é publicado pela 

Editora Seguinte, selo jovem da Companhia das Letras, em 2021. Já a série da 

Netflix teve sua estreia em abril de 2022. A obra em si é extensa, contando 

também com um romance intitulado Nick e Charlie e um almanaque, ambos 

publicados em fins de 2022. 

Heartstopper nos mostra que temas silenciados por parte da sociedade 

têm um grande potencial de reverberar mensagens sobre amor e respeito à 

diversidade, discutindo tópicos considerados por muitos até hoje como tabus, 

além de criar também o sentimento de identificação em um público, até 

recentemente, muito invisibilizado. Assim, iremos traçar neste texto um caminho 

em busca de compreender esse impacto social através do entendimento da 

trajetória da obra em diferentes mídias. 

2. A arte como instrumento político 

Heartstopper carrega em si um caráter revolucionário, em seus modos de 

produção e em suas temáticas, que abordam gênero e sexualidade afrontando os 

padrões heteronormativos que afetam todos na sociedade, demonstrando outras 

possibilidades performáticas possíveis e as positivando. 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

142 

A arte é uma forma de expressão poderosa, podendo servir à manutenção 

das normas sociais, ou à sua quebra. Atravessadas ideologicamente, as produções 

artísticas, portanto, falam dos seus contextos de produção para endossá-los, 

espelhá-los, denunciá-los ou modificá-los. Pensemos em alguns exemplos de 

canções brasileiras como “Cálice”, de Chico Buarque e Milton Nascimento, ou “É 

proibido proibir”, de Caetano Veloso, ambas produzidas no período da ditadura 

militar brasileira, dão voz ao que tentava se esconder, utilizando a arte como meio 

de denunciar os crimes cometidos nesse período sombrio da história do Brasil.  

Pensando em outra configuração artística, vale trazer a produção dos quadrinhos 

no início do século XX, a chamada de idade de ouro. Esse período é marcado por 

heróis como Capitão América, que ostenta um discurso político explícito, 

funcionando como uma espécie de publicidade para o exército norte americano. 

Os embates nesses tipos de quadrinhos se resumem, em geral, às lutas 

protagonizadas pelos homens do bem – representados como homens brancos, 

heterossexuais – contra o mal.  Estes exemplos são entendidos como 

representações da cultura em que foram produzidos; ao mesmo tempo, sua 

descrição, ainda que breve, ajudam a situar a especificidade do romance em 

estudo. 

Em comparação com esse conjunto de exemplos, a arte de Alice Oseman - 

o romance gráfico Heartstopper – encena para além da dos binarismos habituais, 

questões de gênero e sexualidade no mundo adolescente.  

Em Problemas de gênero, a filósofa americana Judith Butler (2018) 

propõe que gênero e sexualidade sejam entendidas como performances 

influenciadas diretamente pela cultura. Segundo a autora: 

 

[…] a “identidade” assegurada por conceitos estabilizadores de 

sexo, gênero e sexualidade, a própria noção de “pessoa” se veria 

questionada pela emergência cultural daqueles seres cujo gênero 

é “incoerente” ou “descontínuo”, os quais parecem ser pessoas, 

mas não se conformam às normas de gênero da inteligibilidade 

cultural pelas quais as pessoas são definidas (BUTLER, 2018, p. 

34). 

 

Ainda hoje pessoas membros da comunidade LGBTQIA+ (Lésbicas, Gays, 

Bissexuais, Travestis, Queer, Intersexo, Assexual) sofrem por terem um papel 

social estigmatizado. O estigma, como conceito sociológico cunhado por Erving 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

143 

Goffman (1963, p. 6) explicita que o caráter depreciativo atribuído a um 

determinado grupo acontece na relação, ou seja, não há nenhuma característica 

que seja em si desonrosa.  

Atributos depreciativos não servem somente para condenar certos grupos 

sociais, mas também para afirmar a normatividade de outros, o papel delegado a 

membros da comunidade LGBT até hoje são majoritariamente pejorativos, 

servindo para a manutenção da dinâmica de exclusão social. Tais atitudes nos 

apontam a primordialidade de combatermos os padrões normativos-sociais de 

exclusão, diminuindo o preconceito e a desigualdade através da informação, a 

qual se encontra no ato de produzir e disseminar obras em mídias diversas. 

Assim, o nosso esforço é reconhecer e compartilhar dignidade e voz à vivência de 

populações marginalizadas, respeitando a diversidade étnico-racial, cultural e 

identitária.  

A principal bandeira contra-hegemônica de Heartstopper é a naturalidade 

com que as vivências dos personagens LGBT’s são apresentadas ao público. Os 

protagonistas são Charles Spring (Charlie) e Nicholas Nelson (Nick) – o primeiro, 

um personagem gay; o segundo, bissexual. É rara a popularização de personagens 

masculinos bissexuais representados em histórias com este alcance; a obra 

consegue contribuir de forma sensível para a quebra de estereótipos 

historicamente constituídos. 

 Como é reconhecido, o romance adolescente, então, aponta Nick como o 

clássico garoto popular na escola: sempre confiante, rodeado de amigos, inserido 

nos esportes, além de possuir boa relação com sua família e consigo mesmo. Isso 

apresenta ao público em geral uma imagem positiva de pessoas bissexuais, 

afastando um estigma negativo de que são pessoas confusas ou promíscuas; e traz 

Charlie, um jovem que passou por um processo complicado de ser o único 

homossexual assumido em uma escola apenas para garotos. A trama desenvolve 

dramas enfrentados cotidianamente pela comunidade LGBTQIA+, mas com 

enfoque no amor e na amizade, sem reforçar a esse grupo um lugar de sofrimento.  

No núcleo principal acompanhamos o dia-a-dia em um colégio só para 

meninos, localizado em frente a um colégio só para meninas. Assim, entramos em 

contato com outros personagens de representações bem importantes: como a Elle 

Argent, personagem trans feminina, uma aluna nova no colégio feminino, mas 

antiga amiga de   Charlie desde quando frequentou o colégio destinado a meninos, 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

144 

antes de sua transição. Em sua nova escola, assistimos a essa personagem 

tentando se integrar ao novo ambiente, criando novos laços de amizade. A leveza 

do tratamento dada pela autora à personagem não elide a consciência do 

sofrimento que marca a experiência das pessoas trans: 

 

A transexualidade foi considerada sempre sob um prisma 
patologizante, e diversos médicos, psiquiatras, psicólogos, 
sexólogos, e mesmo cientistas sociais, defenderam que seria uma 
anormalidade, um desvio que necessita ser corrigido. O 
“transexualismo”, nesse tipo de raciocínio, assemelhar-se-ia à 
doença mental (PEREIRA, 2006 p. 471). 
 

Ainda sobre os amigos mais próximos de Charlie temos Tao Xu, um 

personagem que desenvolve um romance com Elle, e que, assim como o romance 

de Nick e Charlie, tem sua história contada com muita naturalidade, 

normalizando situações que, em geral, são mal vistas na sociedade. Tao, como um 

homem cis hétero, não questiona sua heterossexualidade quando nota seu 

interesse por Elle, pois a compreende corretamente como a mulher que é. 

Fora da ficção, poucas mulheres trans são assumidas em relacionamentos 

românticos por seus parceiros, que sentem medo de ter sua masculinidade e 

heterossexualidade questionadas, o que serve para a reafirmação de preconceitos 

e a continuidade da precarização desse grupo.   

Temos ainda outros personagens membros da comunidade LGBTQIA+ 

que contribuem mais para o caráter revolucionário da obra, como Tara Jones e 

Darcy Olsson, um casal lésbico que presta um grande apoio ao Nick. Isaac 

Henderson, amigo de Charlie, um personagem que, assim como a criadora, Alice 

Oseman, é do espectro “aroace”, isto é, arromântico e assexual, representa, 

provavelmente, um dos temas mais incompreendidos para o público em geral. 

 Youself Farouk é professor na escola para meninos e ao longo da narrativa 

desenvolve um romance com Nathan Ajayi, também professor. Esse casal em 

específico demonstra para os personagens, e para o público da obra, amores 

LGBTs maduros, com pessoas bem-sucedidas, indo contra ao estereótipo 

marginalizado que recorrentemente é destinado a esse grupo. 

 

 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

145 

 

3. As passagens intermidiáticas  

3.1 Webcomic 

 

Já nascendo em um interessante espaço para os estudos intermidiáticos, 

já que originalmente foi publicada como uma webcomic, isto é, como uma 

variante do que conhecemos tradicionalmente como “histórias em quadrinhos”, 

Heartstopper começa a ser disponibilizada online, no espaço digital de sites 

específicos para a publicação desse tipo de mídia, como no site coreano Tapas9, 

em 2016. 

O que nos salta aos olhos é a experiência de leitura diferenciada propiciada 

por essas novas plataformas de leituras. Diferente de experiências convencionais 

de leituras, o espaço online amplia as possibilidades criativas do autor e de 

interação do público, e com o público. Além disso, os sites nos dão acesso a 

informações específicas, tais como o número absoluto de acessos; estes dados 

envolvem, além de uma dimensão mercadológica, uma reflexão sobre o alcance 

do discurso sobre diversidade que a obra carrega. 

 Há também a possibilidade do financiamento coletivo, que permite ao 

artista se manter fora da lógica mainstream, podendo ter uma maior liberdade 

criativa, arriscando em produções livres de custos de produção ou distribuição. 

Os capítulos publicados online cerca de 3 vezes ao mês eram curtos, por volta de 

oito páginas, ou quadros, com ilustrações em tons de preto e branco.  

Em aspecto visual, no caso de Heartstopper não temos grandes diferenças 

da webcomic (versão online) para graphic novel (versão impressa). Ambas se 

configuram como uma combinação de mídias (Rajewsky, 2012), unindo 

ilustrações e os textos de forma indissociável no processo de recepção dessa obra, 

sendo entendida como mixmídia, ou intermídia (Clüver, 2023, p. 15), conforme 

será partilhado adiante. 

  

 

 

                                                 
9 Disponível em: https://tapas.io/. 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

146 

 

3.2 Graphic Novel e a Série 

 

O conceito de graphic novel, enquanto forma híbrida, não é algo definido 

de maneira precisa. Adotaremos o conceito estabelecido por Roberto Elísio dos 

Santos, vice-coordenador do Observatório de Histórias em Quadrinhos da ECA-

USP, o qual admite que a Graphic Novel aparece como um movimento artístico 

de experimentação e renovação estética, desprendendo-se dos padrões visuais, 

narrativos e temáticos dos quadrinhos produzidos até os anos 80. 

Podemos observar essas diferenças em aspectos de construção dos 

quadros, ou páginas, que diferem da estrutura dos quadrinhos tradicionais. O que 

mais se destaca em Heartstopper e o que a caracteriza como uma graphic novel 

é a maior quantidade de páginas em relação a um quadrinho tradicional; a 

utilização das calhas, termo utilizado para denominar os espaços em branco entre 

uma ilustração e outra – que difere dos quadrinhos tradicionais, em que há um 

menor comprometimento com o aproveitamento do espaço, além de terem 

ilustrações em quadros com formas geométricas mais rígidas, como retângulos e 

quadrados. 

Na graphic novel, vemos a quebra de formatações rígidas, trazendo 

ilustrações sem margens demarcadas, ou com outras formas geométricas além 

dos quadrados e retângulos, em páginas que constituem uma espécie de mosaico. 

Essas características inovadoras se relacionam harmonicamente com o tom da 

obra de Oseman, que trata de temas atuais que se justapõem de forma leve, 

abordando tópicos considerados sensíveis, como a vivência LGBTQIA+, 

quebrando os estereótipos sociais, históricos e políticos atribuídos a essa 

comunidade.                                                                                                                             

A primeira temporada da série da Netflix conta com episódios de em média 

25 minutos, abarcando o conteúdo do volume 1 e 2 da graphic novel, com poucas 

adaptações ao roteiro. Com relação aos personagens há um grande 

comprometimento para que a série se aproxime ao máximo das ilustrações, com 

um elenco selecionado com base não só nas características físicas, mas 

respeitando também a identidade de cada ator, dando preferências a pessoas da 

própria comunidade LGBTQIA+. Vemos, por exemplo, a personagem Elle, uma 

adolescente trans, sendo interpretada por uma atriz transexual, o que é um 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

147 

avanço em prol da representatividade. Ela nos é apresentada logo no primeiro 

episódio da série, apesar de ter sua primeira aparição somente na segunda 

graphic novel. 

Alguns aspectos foram adaptados para a versão audiovisual da obra: um 

dos protagonistas, Charlie, na Webcomic e na Graphic novel tem um irmão 

chamado Oliver, que não está presente na série; a autora e também roteirista e 

removeu essa personagem de sua adaptação por motivos declarados, dentre eles: 

a pouca presença do personagem na narrativa, o que resultaria em um 

personagem com poucas cenas e que, em se tratando de uma criança, teria maior 

burocracia para contratação e realização das gravações. Apesar disso, na quarta 

e, o que parece ser a última temporada, um personagem denominado Oliver 

estará presente como primo de Charlie. 

Outra adaptação que ocorre também no núcleo do personagem Charlie é a 

troca do personagem Aled por Isaac na versão televisiva: o personagem compõe 

o núcleo de amigos de Charlie. Aled, além de aparecer na Webcomic e na novela 

gráfica, é também protagonista de um outro livro de Oseman, intitulado "Rádio 

Silêncio" (2016). Todas as obras da autora compartilham o mesmo universo, e 

visando o roteiro, manter Aled na série Heartstopper exigiria uma atenção ao 

desenvolvimento do personagem, o que tomaria tempo de tela, ou um 

apagamento de um personagem tão rico, já que o enfoque dessa história são Nick 

e Charlie. 

Aled foi substituído por Isaac, um jovem leitor ávido que, a partir de seus 

livros demonstra referências a outras obras literárias, de acordo com o contexto 

das cenas. Há até mesmo uma referência à "Rádio Silêncio" que, com essa 

adaptação no roteiro de Heartstopper, também pode ganhar sua própria versão 

audiovisual, o que, por sua vez, expandirá ainda mais todo esse universo criado 

pela autora. Além dessas referências, há, durante toda a série, o uso de elementos 

simbólicos como o arco-íris, representação da comunidade LGBTQIA+, tanto em 

estampas, quanto em flores de luzes. Temos, dessa maneira, uma referência ao 

uso simbólico das cores e à sua conexão com imagens e contextos externos.  A 

personagem Elle aparece com frequência utilizando azul, rosa e branco, as cores 

da bandeira trans. Em cena durante uma festa podemos ver o casal Tara e Darcy 

iluminadas pelas cores da bandeira lésbica, e Nick pelas cores das luzes da 

bandeira bissexual. 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

148 

Contrastivamente à leveza do romance, uma característica que a série 

acentua um pouco mais é o drama, o que a torna, para o espectador, mais 

interessante de ser acompanhada; diversamente da leitura, que costuma ser mais 

rápida e dinâmica, com maior uso de imagens e textos curtos, o audiovisual exige 

uma construção de um ritmo narrativo diferenciado e com linguagem própria.  

A inserção de uma nova personagem, especialmente criada para a série e 

inserida no núcleo de Nick, é Imogen. Essa personagem cria um bom 

desenvolvimento para a compreensão de Nick sobre sua sexualidade. Amigos 

desde a infância, Imogen flerta com Nick, que a rejeita para ficar com Charlie, 

mas deixando claro sua bissexualidade e que a recusa era por sua paixão por 

Charlie. 

Um outro detalhe inserido na série é que a árvore, símbolo do colégio 

Truham para garotos, presente nos uniformes, muda conforme as estações, o que 

explicita a temática de amadurecimento – the coming of age do cinema 

americano clássico. Há a presença, por diversas vezes, de elementos gráficos tidos 

como típicos de obras em quadrinhos na produção televisiva. Assim, faz 

referência à mídia literária e à mídia quadrinística para aludir às emoções dos 

personagens, bem como ao momento narrativo da série.  

 

4. Uma história de amor que ultrapassa fronteiras entre mídias e as 

convenções sociais 

 

Talvez um afago carinhoso como Heartstopper 
não seja a solução para os problemas 
enfrentados por LGBTQIA + cotidianamente, 
mas é sem dúvida um abraço amoroso em 
vários corações cansados. Pelo menos aqui, 
nesse mundo de fantasia, o amor vence. O 
príncipe encantado chega, e não vem sozinho. 
Antes dele chegam os amigos, família, existe 
amor e cuidado por todos os lados, protegendo 
das ameaças que insistem em rondar os 
corações apaixonados. E talvez seja disso 
mesmo que estejamos precisando em um 
mundo cheio de ódio. Um pouco mais de amor.     
 

(ARAÚJO; STELLA, 2022, s.p.) 
 

 Para empreender um estudo intermidiático é necessário não hierarquizar 

as diferentes mídias em que a obra é transposta, nem as configurações midiáticas 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

149 

que a constituem em termos de combinações e referências. Não trataremos aqui 

da obra adaptada como obra original, mas como obra de partida. Cada mídia tem 

em si suas especificidades e margem adaptativa para se adequar a novos 

formatos; logo, não se trata de pensar na primeira obra, no caso deste estudo a 

graphic novel, como obra original. Há uma dimensão genética a ser considerada 

e transformada. Cada configuração é entendida como uma transcriação, uma 

outra obra – de chegada - que expande e ilumina cada vez mais a obra de partida, 

no caso a criação de Oseman. Vejamos então alguns aspectos relacionais da obra 

em seus diferentes suportes midiáticos. 

 

Figura 1 

 

Fonte: Oseman (2021) página 260, volume 1. 

 

Figura 2 

 

Fonte: Episódio 1 “Revelação”, segunda temporada, 25’. 
 
 

Heartstopper tem elementos visuais associados às estações do ano, com 

componentes como a neve, as folhas secas do outono e as flores da primavera, o 

que marca visualmente um dos principais temas da obra: o amadurecimento.  A 

primeira figura, tem origem na graphic novel e retrata o primeiro beijo entre os 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

150 

protagonistas. É importante notar como as flores enfatizam, trazem, recriam 

presença, simbolizando um amor que floresceu. Outra marca, própria da graphic 

novel, é o formato dos quadros, irregulares, com elementos que extrapolam as 

margens, que combinam perfeitamente com a narrativa de um amor entre 

pessoas LGBTS indo além de barreira; ou seja, um procedimento que alinha, no 

recorte gráfico, materialidade e interpretação, forma e conteúdo. 

 

Figura 3 

 

Fonte: Episódio 2 “crush”, primeira temporada,15’. 

 

Na segunda imagem vemos a mesma cena, mas agora na série. Percebemos 

a presença das ilustrações na versão audiovisual, chamada "momentos 

heartstopper". Nesta cena há a presença das flores, assim como na graphic novel. 

O primeiro encontro dos protagonistas, fora do ambiente escolar, acontece em 

um dia de neve, como podemos ver na figura 3. A cena na série mescla o 

audiovisual com as ilustrações de Oseman, que mais uma vez marca, com os 

elementos da natureza, o desenvolvimento da relação entre os protagonistas Nick 

e Charlie.  

 

Figura 4 

 

Episódio 2: “Família”, segunda temporada, 18’. 

 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

151 

 

Figura 5 

 

Episódio 2: "Família", segunda temporada, 27'. 

 

Na figura 4, vemos o personagem Nick em meio a uma prova, porém com 

a mente em confusão, pois, após se entender e se reconhecer como bissexual, 

enfrenta o medo de uma má aceitação de seus amigos e familiares. Assumir-se 

diante de si mesmo e perante a sociedade é sempre uma dificuldade, 

especialmente na fase da adolescência em que a afirmação do eu é inerente ao 

crescimento. Tendo em vista os preconceitos profundamente enraizados, não é 

raro pessoas serem excluídas de todos os seus círculos sociais pela orientação 

sexual assumida. Na figura 5, vemos Charlie assolado pelo mesmo temor: o 

preconceito. 

O personagem, que já é assumidamente gay, tem medo que o seu par 

romântico sofra todo o bullying e isolamento, como o vivido por ele 

anteriormente. A ilustração demonstra como Charlie é profundamente marcado 

pela situação de preconceito e traumas do passado. Vemos, através dos desenhos, 

a presença daqueles que o agrediram por ser gay. 

 

Figura 6 

 

Episódio 1: “Revelação”, segunda temporada, 19’. 

 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

152 

Além das combinações e referências nas transposições da obra literária 

para a série, será destacada também a cena entre Tao e Elle, na sexta figura, com 

borboletas presentes. A borboleta é frequentemente associada a pessoas trans, 

tendo seu processo de metamorfose associado ao processo de transição, ou 

adequação, de gênero. Vemos com essa cena que a obra faz referências não só a 

elementos já presentes na graphic novel, mas também a símbolos culturais. 

Em Narrativas gráficas, Eisner aponta que as histórias em quadrinhos, 

por muito tempo, foram atreladas a leitores jovens com pouco interesse em 

conteúdos informativos. Com o advento das graphic novels há uma mudança de 

configuração, o que o autor chama de procura por um conteúdo literário, em que 

temas considerados exclusivos da literatura passam a ser abordados nessa nova 

mídia. O público de leitores passa a ser mais maduro. 

A partir dos dados apresentados por Passo (2022), obtidos através de um 

questionário online com 123 entrevistados, podemos observar que o público 

consumidor de Heartstopper tem, em sua maioria, de 18 a 22 anos (43,9%). Há 

também pessoas com mais de 32 anos (5,7%) que se identificaram com ele. Pode 

ser que o público infantil que foi apresentado à leitura por meio dos quadrinhos 

ou gibis seja consumidor de graphic novels justamente pela proximidade de sua 

configuração midiática, mas com temas mais complexos sendo abordados. 

Dessa amostra, quase 45% se declararam bissexuais, o que demonstra a 

importância da representação e da identificação do público com a obra e seus 

personagens. Sobre a leitura, cerca de 67% informaram que leem a história por 

meios digitais (webcomic), enquanto 33% lê a versão física (graphic novel). A 

internet tem um papel central na trajetória de Heartstopper, não só pelos novos 

meios de veiculação da obra literária, mas também pela veiculação da série. 

O antigo monopólio da indústria televisiva vem perdendo espaço para o 

streaming, e se antes assistíamos a filmes, seriados, novelas com o conteúdo 

determinado por emissoras de TV, hoje temos uma oferta maior, o que colabora 

para a diversificação do que consumimos, ainda mais tendo em vista os valores 

mais acessíveis. Assinar um streaming hoje é, para muitos, mais vantajoso do que 

uma ida ao cinema, levando em consideração a quantidade de conteúdos que 

pode ser acessado a qualquer hora.  

 

 



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

153 

Considerações finais ou a literatura ‘fora de si’10 

Tendo como base teórica e metodológica a abordagem literária das 

intermidialidades, intentamos compreender as diferentes mídias em que a obra 

Heartstopper é configurada. Diferentemente dos estudos voltados a outras áreas 

da humanidade sobre o tema, por meio desse trabalho pretendemos encarar 

mídias não convencionais nos estudos literários como nosso objeto de estudo, 

colaborando com a construção do conhecimento acerca de mídias como as 

webcomics e as graphic novels no campo das Letras.  

As diferentes mídias que apresentam a obra têm características distintas. 

Sendo assim, interferem na obra, a transformam, modificam e por isso a 

denominamos obra de configuração intermidiática. São diferentes 

materialidades, técnicas, sistemas de comunicação e representação; em outras 

palavras, são novas configurações intermidiáticas que produzem múltiplos 

sentidos a depender do suporte, respectiva materialidade e múltiplas conexões. 

São a literatura em campo expandido, o alargamento cada vez mais potente para 

além de seus limites, fronteiras, margens, gêneros. É o elogio da diversidade. 

Na presente leitura intermidiática, passamos por cada mídia constitutiva 

da obra, observando algumas das inserções, omissões e características próprias 

de cada plataforma. Notamos que as diferentes transposições de Heartstopper 

ampliam o universo criado por Alice Oseman, além de conseguir alcançar 

também diferentes públicos. A escolha é um procedimento interativo por parte 

do público: assim, uns podem assistir à série por conhecer a graphic novel, 

enquanto o caminho inverso também é possível ou ainda a possibilidade da dupla 

experiência. 

Em termos de mercado editorial, dados do impacto da obra, como o 

número de vendas na Bienal do livro 2023, no Rio de Janeiro, demonstraram o 

crescimento do interesse pela obra literária com o sucesso da sua versão 

audiovisual, tendo a sua segunda temporada lançada cerca de um mês antes do 

evento. 

Esse crescimento de alcance gerado pela intermidialidade da obra 

contribui significativamente para que os temas abordados possam circular mais 

                                                 
10 Florencia Garramuno, 2014, p.31. 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

154 

amplamente e reverberar por entre os jovens leitores/seguidores. Além disso, 

trata-se de um romance LGBTQIA+ escrito por uma mulher também da 

comunidade, romance este que, em sua passagem para o audiovisual, preocupa-

se ativamente com os espaços representativos, abrindo espaço a efetivas 

oportunidades para artistas da comunidade. Os atores, em sua maioria jovens, 

desempenharam seus primeiros papéis em série. Ressalta-se que houve, também, 

a bem-vinda inserção de artistas da comunidade na trilha sonora, o que 

demonstrou a preocupação com a inclusão em todo o processo de produção. 

Hearstopper é um romance que quebra barreiras de diversas maneiras, 

seja em configurações midiáticas variadas, seja no conteúdo abordado e/ou na 

forma natural com que esse conteúdo é passado ao seu público. Esses 

leitores/espectadores/fruidores/consumidores também são mais uma das 

fronteiras que a obra ultrapassa, construindo uma base de fãs que abarca 

membros da comunidade LGBTQIA+ e se identificam através da representação, 

somados a pessoas em geral que, e independentemente do gênero que escolheram 

para si, ao ter contato com a obra têm uma visão ampliada para além das normas 

heteronormativas socialmente impostas há séculos. Heartstopper produz 

visibilidade como elemento constitutivo na produção histórica da identidade e de 

reconhecimento político.  

Fica explícito, porém, o quanto ainda precisamos avançar para que a 

população LGBTQIA+ tenha sua existência respeitada. Para que esse progresso 

ocorra é indispensável que esses sujeitos estejam efetivamente presentes, 

ocupando todos os espaços na sociedade. O romance de Alce Oseman traz 

personagens e temas que favorecem a desconstrução de estigmas, abordando 

essas existências de forma natural, positivando sua visão perante a si mesmos e à 

sociedade da qual fazem parte, processo em que estamos todos implicados – 

como leitores, espectadores, como seres humanos. 

Tendo se mostrado uma produção rica em suportes variados, plena de 

combinações e referências em diversos graus, Heartstopper representa uma 

narrativa revolucionária com leveza. Pode-se dizer, não só pela importância e 

atualidade do tema, mas pela sua configuração criativa, que implica inclusões das 

mais diversas ordens; enfim, uma narrativa que ao mesmo tempo traz, à cena 

literária, questões sócio-políticas e diversidades poéticas de tocante 

sensibilidade.  



                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

155 

Referências 

ARAÚJO, Ricardo S. de; STELLA, Joelma Cristina S.M. Heartstopper: sobre o 
direito a narrativas afetivas e felizes. INTERCOM – Sociedade Brasileira de 
Estudos Interdisciplinares da Comunicação 45º Congresso Brasileiro de Ciências 
da Comunicação – UFPB – 5 a 9/9/2022. 
 
BUTLER, Judith P. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. 
Tradução Renato Aguiar. 1ª ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2018. 
 
CLÜVER, C. Intermidialidade. PÓS: Revista do Programa de Pós-graduação em 
Artes da EBA/UFMG, Belo Horizonte, p. 8–23, 2023. Disponível em: 
http://www.letras.ufmg.br/poslit. Acesso em: 20 jul. 2024. 
 
DINIZ, T. F. N. Os caminhos da Intermidialidade no Brasil. IN: DINIZ, T. F. N.; 
MARTONI, A; RIBAS, M. C. C. (Organizadores). Estudos de Intermidialidade: 
Teorias, práticas, expansões. Curitiba: Editora CRV, 2022.  Disponível em: 
https://www.editoracrv.com.br/produtos/detalhes/37344-estudos-de-
intermidialidadebr-teorias-praticas-expansoes-brcolecao-pplin-presente-
brvolume-3. Acesso em: 18 jul. 2024. 
 
EISNER, Will. Narrativas Gráficas de Will Eisner. Trad. Leandro Luigi Del 
Manto. São Paulo: Devir, 2005. 
 
ELLESTRÖM, Lars. As modalidades das mídias II: um modelo expandido para 
compreender as relações intermidiais. Trad. Beatriz Alves Cerveira, Julia 
Rodrigues, Juliana Oliveira Schaidhauer. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2021. 
 
FEITOSA, Cleyton. As diversas faces da homofobia: diagnóstico dos desafios da 
promoção de direitos humanos LGBT. Revista Periódicus, v.1, n. 5, p. 300–320, 
maio-out.2016. Disponível em: https://periodicos.ufba.br/index.php/ 
revistaperiodicus/article/view/17193. Acesso em: 16 jul. 2024. 
 
GARRAMUÑO, Florencia. Frutos Estranhos. Sobre a inespecificidade do 
literário. Tradução Carlos Nougué. Rio de Janeiro: Rocco, 2014. 
 
GOFFMAN, Erving. Estigma – Notas sobre a Manipulação da Identidade 
Deteriorada. 4.ed. Tradução: Mathias Lambert. Rio de Janeiro: Zahar Editora, 
2004. 
. 
HEARTSTOPPER (série Netflix). Direção Euros Lyn. 22/04/2022. Drama. 
Romance. Reino Unido e Irlanda do Norte. 234min (1ª temporada)   
 
HEARTSTOPPER (série Netflix). Direção Euros Lyn. 22/04/2023. Drama. 
Romance. Reino Unido e Irlanda do Norte. 278min (2ª temporada). 
 
OSEMAN, Alice. Coleção Heartstopper. São Paulo: Ed. Seguinte (Selo jovem da 
Companhia das Letras), 2021-2023. 
 

http://www.letras.ufmg.br/poslit
https://periodicos.ufba.br/index.php/%20revistaperiodicus/article/view/17193
https://periodicos.ufba.br/index.php/%20revistaperiodicus/article/view/17193


(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira. Paulo Cesar S. de Oliveira. Luiz Manoel da S. Oliveira   

156 

OSEMAN, Alice. Heartstopper: Dois garotos, um encontro (vol. 1). São Paulo: 
Ed. Seguinte (Selo jovem da Companhia das Letras), 2021. 
 
OSEMAN, Alice. Heartstopper: Minha pessoa favorita (vol. 2).  São Paulo: Ed. 
Seguinte (Selo jovem da Companhia das Letras), 2021. 

 
OSEMAN, Alice. Heartstopper: Um passo adiante (vol. 3). São Paulo: Ed. 
Seguinte (Selo jovem da Companhia das Letras), 2022. 
 
OSEMAN, Alice. Heartstopper: De mãos dadas (vol. 4). São Paulo: Ed. Seguinte 
(Selo jovem da Companhia das Letras), 2022. 

 
OSEMAN, Alice. Heartstopper: Mais fortes juntos (vol. 5). São Paulo: Ed. 
Seguinte (Selo jovem da Companhia das Letras), 2023. 
 
PASSO, Leandra Alencar Soares Lima de. Leitura no ciberespaço: o fenômeno 
das webcomics e o seu impacto para o protagonismo literário de jovens 
LGBTQIA+. Orientadora: Lidia Eugênia Cavalcante.74 f. Trabalho de Conclusão 
de Curso (Graduação em Biblioteconomia) – Curso de Graduação em 
Biblioteconomia, Centro de Humanidades, Universidade Federal do Ceará, 
Fortaleza, 2022. 
 
PEREIRA, Pedro Augusto. Esportes e relações de gênero e sexualidade em 
Heartstopper. Atuação de imagens de controle e movimento de autodefinição. 
Revista Interinstitucional dos Programas de Pós-graduação em Comunicação 
Social PUC Minas e UFMG. Revista Dispositiva, v. 13, n. 23, p. 167–181, jan/jun 
2024. Disponível em:  https://periodicos.pucminas.br/index.php/dispositiva/ 
article/view/ 32045. Acesso em: 5 maio 2022. 
 
PEREIRA, Pedro Paulo Gomes. A Teoria Queer e a reinvenção do corpo. Cadernos 
Pagu. Núcleo de Estudos de Gênero UNIFESP, Depto. de Ciências Sociais- Pagu, 
n. 27, p. 469- 477, 2006. Disponível em: https://repositorio.unifesp.br/ 
handle/11600/3412. Acesso em: 5 maio 2022. 
 
RAJEWSKY, Irina. Intermidialidade, intertextualidade e remediação: uma 
perspectiva literária sobre a intermidialidade. In: DINIZ, Thaïs Flores Nogueira 
(Org.). Intermidialidade e Estudos interartes: desafios da arte contemporânea. 
v. 2. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2012. p. 15-46. 
 
SANTOS, R. E. Comunicação e educação. São Paulo, Ed. Moderna, 1995. 
 

TAPASⓒ 2024.https://tapas.io/ Acesso em: 05 de jul. 2024. 

 

 

 

 

 

https://periodicos.pucminas.br/index.php/dispositiva/
https://repositorio/
about:blank


                                                                          Cadernos de Literatura e Diversidade 8 
 

157 

Sobre os organizadores 

  

Shirley de Souza Gomes Carreira 

 

Doutora em Literatura Comparada. Professora Associada da Universidade do 

Estado do Rio de Janeiro. Docente permanente do Mestrado em Estudos 

Literários do Programa de Pós-graduação em Letras e Linguística da UERJ. Líder 

do Grupo de Pesquisa Poéticas da Diversidade- UERJ. Bolsista de produtividade 

em pesquisa do CNPq, Procientista UERJ-FAPERJ. Orcid: 

https://orcid.org/0000-0002-8787-8283. E-mail: shirleysgcarr@gmail.com. 

 

Paulo Cesar Silva de Oliveira 

Doutor em Letras (Ciência da Literatura) pela UFRJ e pós-doutor em Estudos de 

Literatura pela UFF. É professor adjunto de Teoria Literária da FFP/UERJ. 

Docente permanente do Programa de Pós-Graduação em Letras e Linguística da 

FFP/UERJ (PPLIN) e do Programa de Pós-Graduação em Comunicação Social da 

UERJ (PPGCOM); bolsista de Produtividade em Pesquisa do CNPq e bolsista do 

Programa Prociência da FAPERJ/UERJ. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-

3710-4722 E-mail: paulo.centrorio@uol.com.br. 

 

Luiz Manoel da Silva Oliveira 

Doutor em Ciência da Literatura (Literatura Comparada) pela UFRJ. Professor 

Associado IV do Departamento de Letras, Artes e Cultura (DELAC) e docente 

permanente do Programa de Mestrado em Letras (PROMEL) da UFSJ – 

Universidade Federal de São João del-Rei. Membro pesquisador docente do GP 

Poéticas da Diversidade (UERJ). Orcid: https://orcid.org/0000-0002-4011-

4059. E-mail: luizmanoel@ufsj.edu.br. 

 

 

 

 

mailto:shirleysgcarr@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-4011-4059
https://orcid.org/0000-0002-4011-4059
about:blank


 
Cadernos de Literatura e Diversidade é uma série 

destinada à divulgação de resultados de pesquisas 

realizadas por discentes cujo objeto de investigação 

são as representações da diversidade no discurso  

literário. 

                                  

ISBN  978-65-997417-9-1  


