
 

Cadernos de Literatura e  

Diversidade 

11 

Shirley de Souza Gomes Carreira 

Paulo César Silva de Oliveira 

(Organizadores)  

 



    

Shirley de Souza Gomes Carreira 

Paulo Cesar Silva de Oliveira 

(Organizadores) 

 

 

Cadernos de Literatura e  

Diversidade 

11 

 
 

 

São Gonçalo, RJ – 2025 

 

 



 

 

 

 

 

 

REITORA 

Gulnar Azevedo e Silva 

VICE-REITOR 

Bruno Rêgo Deusdará Rodrigues 

 

SELO EDITORIAL 

POÉTICAS DA DIVERSIDADE-UERJ 

 

CONSELHO EDITORIAL 

Cláudio do Carmo Gonçalves (UNEB) 

Daniele Ribeiro Fortuna (UNIGRANRIO) 

Douglas Rodrigues da Conceição (UEPA) 

Fabianna Simão Bellizzi Carneiro (UFG) 

Luciano Prado da Silva (UFRJ) 

Luiz Manoel da Silva Oliveira (UFSJ) 

Sílvio César dos Santos Alves (UEL) 

Ximena Antonia Díaz Merino (UFRRJ) 

 

COORDENAÇÃO EDITORIAL 

Shirley de Souza Gomes Carreira (UERJ) 

Paulo Cesar Silva de Oliveira (UERJ) 

 

REVISÃO TÉCNICA 

Débora Chaves (UEPA) 

Larissa Moreira Fidalgo (UERJ) 

Amanda Souza de Jesus Coelho (UERJ)  

Maria Elena Siguiné Santos (UERJ) 

 



    

 

© 2025 Dos organizadores como representantes dos autores.  

Revisão: Amanda Souza de Jesus Coelho  

                Maria Elena Siguiné Santos 

 

Diagramação: Paulo Cesar Silva de Oliveira  

                           Shirley de Souza Gomes Carreira  

Capa: Shirley de Souza Gomes Carreira  

 

Apoio: 

Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico – CNPq, Brasil. 

FAPERJ, Fundação Carlos Chagas Filho de Amparo à Pesquisa do Estado do Rio 

de Janeiro. Programa Prociência da UERJ/FAPERJ. 

 

FICHA CATALOGRÁFICA 

 



SUMÁRIO 
 

Apresentação 
 

6 

Finding home in exile in Mohja Kahf’s “Manar of Hama” and 
Pauline Kaldas’s “He Had Dreamed of Returning” 
 

9 

Carolina Cassese V. Serelle 
Priscila Campolina de Sá Campello 
 

 

Em outro mundo: entendendo o movimento entre o texto 
literário e o jogo Ni No Kuni: Wrath Of The White Witch 
 

30 

Maria Luísa Santos Maia 
 

 

Ficção e realidade em Caderno de memórias coloniais 
 

53 

Luiz Henrique de Almeida Fior Del Mondo Pineiro 
Madalena Vaz Pinto 
 

 

O desejo é a natureza: vulnerabilidade e o mito da infância 
inocente em República Luminosa, de Andrés Barba 
 

64 

Thayná Faria 
João Barreto da Fonseca 
 

 

Augusta B ou as jovens instruídas 80 anos depois, de Joana 
Bértholo: instrução, redes e afetos no mundo 
contemporâneo 
 

75 

Gabriel do Carmo Fernandes 
Julliana Azevedo da Cunha 
Madalena Vaz Pinto 
 

 

Milton Hatoum, Machado de Assis e Bernardo Carvalho: o 
sujeito intelectual no parlatório 
 

89 

Ana Carolina da Conceição Figueiredo 
 

 

O protagonismo feminino e a identidade japonesa nas 
animações de O Castelo Animado (2004) e O Mundo dos 
Pequeninos (2010) do Estúdio Ghibli 
 

109 

Juliana dos Santos Machado Azevedo 
Maria Cristina Ribas 
 

 

Identidade e herança cultural nos contos “Travessia”, de 
Marcia Bechara, e “Uma vez na vida”, de Jhumpa Lahiri 
 

135 

Anna Carolina Maia da Silva Teixeira  



    

Questões de identidade e pertencimento em Garota 
traduzida 
 

145 

Júlia Duarte Adler 
Shirley de Souza Gomes Carreira 
 

 

Narrar para (re)existir: reescrevendo a história equatoriana 
no conto “El último carajo del general”, de Juan Montaño 
 

161 

Rafael da Silva Mendes 
Fernanda Aparecida Ribeiro 

 

 

 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

6 

 

Apresentação 

 

O Selo Editorial Poéticas da Diversidade-UERJ visa à divulgação da 

produção resultante das pesquisas realizadas no âmbito dos Estudos sobre a 

Diversidade, atendendo não apenas às demandas internas da própria UERJ para 

a divulgação de pesquisas docentes e discentes, por meio de publicações digitais, 

mas também ao atendimento de demandas externas.   

Os Cadernos de Literatura e Diversidade compõem uma série que objetiva 

contribuir com a difusão de resultados de pesquisas que envolvam a participação 

de pesquisadores discentes. O conjunto de artigos deste décimo primeiro volume 

privilegia múltiplas poéticas da diversidade e focaliza questões que têm sido alvo 

do escrutínio dos Estudos Pós-coloniais e Culturais.  

O primeiro artigo, intitulado “Finding home in exile in Mohja Kahf’s 

“Manar of Hama” and Pauline Kaldas’s “He Had Dreamed of Returning”, de  

Carolina Cassesse V. Serelle e Priscila Campolina de Sá Campello,  discute como 

os protagonistas de dois contos, “Manar of Hama”, escrito pela autora sírio-

americana Mohja Kahf, e “He Had Dreamed of Returning”, da escritora egípcio-

americana Pauline Kaldas, lidam com o sentimento de deslocamento em direção 

à sua nova vida nos Estados Unidos e como sua perspectiva muda em relação ao 

conceito de lar.  

No segundo artigo, “Em outro mundo: entendendo o movimento entre o 

texto literário e o jogo Ni No Kuni: Wrath Of The White Witch”, Maria Luísa 

Santos Maia analisa o movimento semiótico entre o texto literário e o RPG.  

O terceiro artigo, “Ficção e realidade em Caderno de memórias coloniais”, 

de Luiz Henrique de Almeida Fior Del Mondo Pineiro e Madalena Vaz Pinto, 

focaliza Caderno de memórias coloniais,  de Isabela Figueiredo, na perspectiva 

da literatura testemunhal.  

O quarto artigo, intitulado “O desejo é a natureza: vulnerabilidade e o mito 

da infância inocente em República Luminosa, de Andrés Barba”, de Thayná Faria 

e João Barreto da Fonseca, aborda o romance República Luminosa em diálogo 

com a República de Platão e com base no pensamento de Judith Butler (2021), 

para quem os processos de vulnerabilização são consolidados a partir de 

minorizações e preconceitos estabelecidos na linguagem, cujo intuito é gerar 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira; Luiz Manoel da Silva Oliveira 
    

7 

instabilidade nas relações sociais. 

O quinto artigo, “Augusta B ou As Jovens Instruídas 80 Anos Depois, de 

Joana Bértholo: instrução, redes e afetos no mundo contemporâneo”, de Gabriel 

do Carmo Fernandes, Juliana Azevedo da Cunha e Madalena Vaz Pinto,  analisa 

a novela Augusta B. ou as Jovens Instruídas 80 anos depois (2024) do ponto de 

vista da subjetividade em um mundo altamente tecnológico. 

No sexto artigo, “Milton Hatoum, Machado de Assis e Bernardo Carvalho: 

o sujeito intelectual no parlatório”, Ana Carolina da Conceição Figueiredo discute 

o papel do sujeito intelectual tendo por base o posicionamento de Milton Hatoum, 

Machado de Assis e Bernardo Carvalho na cena cultural.  

No sétimo artigo, intitulado “O protagonismo feminino e a identidade 

japonesa nas animações de O Castelo Animado (2004) e O Mundo dos 

Pequeninos (2010) do Estúdio Ghibli”, Juliana Azevedo e Maria Cristina Ribas 

analisam as obras fílmicas O Castelo Animado (2004) e O Mundo dos Pequeninos 

(2010), produzidas pelo estúdio de animação Ghibli como transposições dos 

romances infantojuvenis Howl’s Moving Castle (1986) e The Borrowers (1952). 

O oitavo artigo, “Identidade e herança cultural nos contos “Travessia”, de 

Marcia Bechara, e “Uma vez na vida”, de Jhumpa Lahiri“, de Anna Carolina Maia 

da Silva Teixeira, analisa questões de identidade e pertencimento em dois contos 

contemporâneos, focalizando, em particular, o impacto da herança cultural sobre 

as identidades. 

No nono artigo, “Questões de identidade e pertencimento em Garota 

traduzida”, Júlia Duarte Adler e Shirley Carreira analisam a reconfiguração 

identitária da protagonista de Garota, traduzida, de Jean Kwok, na perspectiva 

do processo integrativo de aculturação. 

Por fim, no artigo intitulado “Narrar para (re)existir: reescrevendo a 

história equatoriana no conto “El último carajo del general”, de Juan Montaño“, 

Rafael da Silva Mendes e Fernanda Aparecida Ribeiro analisam as personagens 

do conto “El último carajo del general”, do autor afro-equatoriano Juan Montaño, 

com base na vivência dos povos afro-equatorianos para destacar como o texto 

literário revela as dinâmicas raciais na história do Equador e evidencia a 

contribuição dos afro-equatorianos na construção do Estado-nação. 

Evocando a poética concebida por Édouard Glissant, que propõe uma 

leitura do mundo cujo fundamento epistemológico e objeto principal é o Diverso, 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

8 

como norteadora dos objetivos do Selo Editorial Poéticas da Diversidade — 

UERJ, reiteramos que se o Diverso constitui um trajeto de errância entre o lugar 

e o mundo, entre uma cultura e outra, entre gêneros textuais e linguagens 

(Glissant, 1997, p. 183), ele cria, também, um lugar discursivo e epistemológico 

de onde surgem novas significações para os contatos interculturais. 

Na certeza de que uma universidade se faz a partir dos pilares do ensino, 

da pesquisa e da extensão, pensar o literário como uma forma de expansão dos 

saberes e representação do mundo social é uma espécie de resistência crítica que 

somente o campo das Humanidades pode estabelecer. O saber literário encontra 

nesses artigos o amparo das relações entre a leitura literária e a teorização. Mais 

além, trazem à cena crítica um elenco de temas e obras que, se pudermos resumir 

em uma frase, estabelecem o campo literário como lócus essencial da batalha pela 

reflexão transformadora. 

 

                                                                                           Os organizadores. 

Referências 
 
GLISSANT, Édouard. Traité du tout-monde. Poétique IV. Paris: Gallimard, 1997, 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira; Luiz Manoel da Silva Oliveira 
    

9 

Finding home in exile in Mohja Kahf’s “Manar of Hama” 
and Pauline Kaldas’s “He Had Dreamed of Returning” 

 
 

Carolina Cassese V. Serelle1 
 

Priscila Campolina de Sá Campello2 

 
 

Introduction 

 

Experiences in exile are individual and unique. For some exiles and 

immigrants3, they bring the new culture closer to the one they came from. For 

others, it can be an experience of fragmentation, division, and even subtraction. 

While some adapt easily, learn another language, try to live following the rules 

and customs of the new place, others close themselves off to the new and continue 

living as if they were still in their country of origin. 

Many of these individuals wish, consciously or unconsciously, to some day 

return to the place they left. For the immigrant, returning to the former place of 

birth or origin means a way of rediscovering a space that they were once part of, 

as well as fitting into that context again and reclaiming what they consider to be 

their home. Therefore, it can be said that, in the country of arrival, exiles and 

immigrants are in constant search for something that they believe has been lost 

or left behind during the dislocation movement and will never be recovered. They 

begin to fantasize and cultivate an imaginary and irreplaceable void and, in a way, 

despise the possible gains that the new destination can provide, as they expect 

                                                 
1 Doutoranda em Literaturas Hispânicas e Lusófonas pela Universidade de Minnesota, ORCID 
0009-0009-9723-2441, carolvcassese@gmail.com. 
2 Doutora em Literatura Comparada pela UFMG, professora adjunta da PUC Minas, ORCID 
0000-0001-8113-4606, priscilacscampello@gmail.com. 
3 This study employs both terms “exile” and “immigrant” to reflect the complex experiences of the 
characters under analysis. However, an important distinction is drawn between 
forced/involuntary exile and voluntary migration. Considering the theoretical framework 
articulated by Leon and Rebeca Grinberg in Psychoanalytic Perspectives on Migration and Exile, 
the protagonist of “Manar of Hama” is categorized as an “exile”, due to an involuntary 
displacement and the impossibility of return. In contrast, Hani, in “He Had Dreamed of 
Returning”, while firstly subjected to involuntary displacement due to his parents’ decision to 
leave their homeland, is not prohibited of returning, thus aligning more closely with the concept 
of “expatriate” defined by McClennen (McClennen, 2004, p. 15). Notwithstanding these 
distinctions, both characters are also considered “immigrants”, a broader designation that 
encompasses individuals who dislocate from their place of origin regardless of the causes which 
impelled them to do it. Lastly, it is important to emphasize that voluntarily or not, migrating can 
be traumatic on different levels and their consequences are perceivable in various forms. 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

10 

their return, which is planned with anxiety and hope. The attempt to perpetuate 

the past, continue with the same customs and maintain the connection with their 

roots contributes to the formation of small ethnic communities. These 

communities could be considered the closest possibility to the memory of their 

former home and what gives them a sense of belonging and being visible. 

However, there is another type of behavior, different from those previously 

mentioned (attitudes of total rejection or easy adaptation to the new country), 

which would be a point of balance, in which exiles and immigrants try to deal with 

the new, enjoying what is offered to them, without cutting ties with their origins. 

They build a connection between the two worlds, which allows themselves to 

enjoy the new and present life without necessarily breaking with the past. In fact, 

there is even a gradation between these three groups, and individuals tend to 

move between them, at times exalting exile, at others feeling homesick. It is 

important to highlight that our discussion focuses on the lives of 20th century 

individuals who have moved to the USA after two specific historical events: the 

Six-Day War4 and the Hama massacre5 that took place in 1967 and 1982, 

respectively. By specifying these events/dates, we emphasize that our analysis 

starts from these landmarks and is not intended to make any generalization about 

the Arab migration to America as well as the Arab-American experience. 

Taking in account the complexity of these experiences, this article 

discusses how the protagonists of two Arab-American short stories, namely 

“Manar of Hama,” written by the Syrian-American author Mohja Kahf, and “He 

Had Dreamed of Returning,” by the Egyptian-American writer Pauline Kaldas, 

deal with the feeling of displacement towards their new life in the United States 

and how their perspective changes regarding the concept of home. 

                                                 
4 The Six-Day War or Arab-Israeli War of 1967 was a conflict between Israel and the Arab 
countries of Egypt, Syria, and Jordan between June 5th and 10th, 1967. It started after Israel 
attacked Egypt unexpectedly in anticipation of an imminent invasion from the Arab countries. 
They had been living under constant tension since the creation of the Israeli state in 1948. With 
help from the United States, Israeli forces defeated its neighbors and expanded its territory, 
including Gaza Strip, the Sinai Peninsula, the West Bank, Jerusalem, and the Golan Heights 
(Kurtulus, 2007, p. 220). 
5 According to the Syrian Network for Human Rights (2022), in February 1982, during the 
presidency of Hafez al-Assad, the Syrian government launched a brutal military campaign against 
the city of Hama to suppress an uprising led by the Muslim Brotherhood. The operation, carried 
out by the Syrian Army and security forces, involved heavy shelling, mass executions, and 
widespread destruction. Estimates of the death toll vary, ranging from 10,000 to 40,000 people, 
including civilians. The massacre was one of the most violent repressions of political dissent in 
modern Middle Eastern history. 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira; Luiz Manoel da Silva Oliveira 
    

11 

 

Concepts of Home 

 

The presence of elements of cultural identification, such as language, food, 

and clothing, to name a few, helps to outline the feelings exiles and immigrants 

have in relation to the new place, as well as to contribute to the way they will deal 

with life in exile and the memory of the place they left behind. Initially, there is a 

feeling of displacement, non-belonging and insecurity that exiles and immigrants 

experience when faced with new and different situations, giving rise, 

subsequently, to learning about the need for constant negotiation between the old 

and the new, the familiar and the different, the acceptable and the viable given 

the circumstances. 

In the article “Home and Away: Narratives of Migration and 

Estrangement” (1999), the British-Australian scholar Sarah Ahmed engages with 

the complexity of the concept of “home”. At a certain point, the author ponders: 

 
Certainly, definitions of home shift across a number of registers: 
home can mean where one usually lives, or it can mean where 
one’s family lives, or it can mean one's native country. You might 
say I have multiple homes, each one a different kind of home: 
home is England, where I was born and now live, home is 
Australia, where I grew up, and home is Pakistan, where the rest 
of my family lives. Does being-at-home involve the coexistence of 
these three registers? Can we understand ‘leaving home’ as the 
breaking apart of this coexistence, such that where one usually 
lives is no longer where one’s family lives, or in one’s native 
country? (Ahmed, 1999, p. 338). 

 

Ahmed also argues that the sense of belonging concerns the way one feels: 

“The question of home and being at home can only be addressed by considering 

the question of affect: being at home is here a matter of how one feels or how one 

might fail to feel” (Ahmed, 1999, p. 341). 

To reflect upon the causes that drive exiles and immigrants to want to 

return to their homeland, it is necessary to consider, firstly, what led them to 

leave, to then understand why many of them are unable to break ties with their 

countries of origin and spend years of their lives in exile, dreaming of the day of 

return and of the life that had been left behind. In her article, Ahmed reflects on 

how memory plays an important role in these individuals’ relationship with their 

homeland: 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

12 

The analogy between places and memories is suggestive, though 
we may want to make such an analogy on different grounds: it is 
the impossibility of return that binds them together. That is, it is 
impossible to return to a place that was lived as home, precisely 
because the home is not exterior to a self, but implicated in it. The 
movements of selves between places that come to be inhabited as 
home involve the discontinuities of personal biographies and 
wrinkles in the skin. The experience of leaving home in migration 
is hence always about the failure of memory to fully make sense 
of the place one comes to inhabit, a failure which is experienced 
in the discomfort of inhabiting a migrant body, a body which feels 
out of place, which feels uncomfortable in this place. The process 
of returning home is likewise about the failures of memory, of not 
being inhabited in the same way by that which appears as 
familiar (Ahmed, 1999, p. 343). 
 

         Therefore, we can infer that memory gaps can be associated with the 

individual’s sense of displacement, which is clearly shown in the two stories 

selected for our analysis, as we will see later. 

Some writers use the expression “motherland” to refer to the place of 

origin of their ancestors, which is also configured as a political act, as explained 

by Rosemary Marangoly George, in the preface to the book The Politics of Home: 

Postcolonial Relocations and Twentieth-Century Fiction. The term “motherland” 

becomes paradoxical, because, if on the one hand it is a way for these writers to 

position themselves against the patriarchal system of these countries, 

emphasizing the connection with the feminine and the maternal bond that unites 

them, on the other hand, the homeland also presents itself like a mother who, at 

some point in their history, force them to leave home for different reasons. Thus, 

this place that they believe to be home also represents a space of tension. It stops 

being a stable place of protection, nutrition, reception and reference (George, 

1996, p. 1) and becomes Bhabha’s third space, an in-between location. Continuing 

her conceptualization of home, George points out that: 

 

Homes are manifest on geographical, psychological and material 
levels. They are places that are recognized as such by those within 
and those without. They are places of violence and nurturing. A 
place that is flexible, that manifests itself in various forms and yet 
whose every reinvention seems to follow the basic pattern of 
inclusions/exclusions. Home is a place to escape to and a place 
to escape from. Its importance lies in the fact that it is not equally 
available to all. Home is the desired place that is fought for and 
established as the exclusive domain of a few. It’s not a neutral 
place (George, 1996, p. 9). 

 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira; Luiz Manoel da Silva Oliveira 
    

13 

This argument suggests a certain instability in the concept of home, as well 

as that of in-betweenness. At the same time that individuals are attracted to and 

from home and desire to be in this environment, it also constitutes a space of 

conflict, estrangement and suffering. 

In the book Post Gibran: Anthology of New Arab American Writing, 

authors Khaled Mattawa and Munir Akash ponder the conflicts related to the 

sense of belonging: “While the details of our personal experiences differ, for many 

of us this negotiation of cultures results in a form of split vision: even as we turn 

one eye to our American context, the other eye is always turned toward the Middle 

East” (Mattawa and Akash, 1999, p. 67). Building on this perspective, the 

researchers assert that this “split vision” is a recurring theme in Arab American 

literature, which aligns with our understanding of the two short stories analyzed 

in this text, as will be discussed in the following sections. 

In this text, our argument is that people in displacement can find a sense 

of belonging in unexpected places. This situation is represented in the two 

selected short stories. Furthermore, we understand that trauma plays a 

significant role in the experiences of people who must leave their country of origin 

(which is also observed in the two analyzed short stories), reinforcing the fact that 

these paths of integration are not linear. 

 

“Manar of Hama” 

 

 There are several aspects to consider when it comes to the lives of people 

who have been forced to exile. Each of these aspects affects these individuals and 

influences, positively or negatively, their adaptation and coexistence in the new 

place. In the short story “Manar of Hama,” the Syrian author Mohja Kahf reports 

passages that mark the experience of the protagonist Manar Abdalqader 

Sharbakly in the United States. 

At the beginning of the story, we have the protagonist and narrator Manar 

describing the food in the United States. She, her husband and her children are 

exiles who have been living in the Midwest of the United States for a few months, 

after the barbaric massacre that occurred in Hama, her hometown, in February 

1982, in which her entire family — except for a brother who is arrested, but from 

whom she has no news — was murdered by the government of President Hafez 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

14 

al-Assad. She says: “The food here is terrible. The meat smells disgusting. There 

is no real bread, or coffee, or olives, or cheese. They have a nasty yellow kind of 

cheese and even the milk [...] is tasteless. Even the eggs are pale-yolked. I don’t 

know what to eat in America. I have lost five kilos already in the months since we 

left Syria” (Kahf, 2009, p. 111). In this very first paragraph of Kahf’s story, Manar 

already uses four strong adjective expressions — terrible, disgusting, nasty and 

tasteless — also signaling the way in which she perceives many of the 

characteristics of the host country, especially because she is coping with a 

traumatic experience. The lack of taste in food or its bad taste is not just a 

reference to her estrangement from the food itself, but from her own life, now far 

from the reality she was used to. According to Michel Certeau et al. in The 

Practice of Everyday Life: 

 
[...] when political circumstances or the economic situation 
forces one into exile, what remains the longest as a reference to 
the culture of origin concerns food, if not for daily meals, at least 
for festive times-it is a way of inscribing in the withdrawal of the 
self a sense of belonging to a former land [terroir] (De Certeau et 
al., 1998, p. 184). 

 

The same feeling of strangeness that food from the United States generates 

in Manar can also be seen in relation to the clothes worn by the women she sees 

and encounters. While Arab Muslim women in her homeland generally dress in 

long dresses and tunics, she notices that women in her new environment wear 

shorter clothes, pants and even show off parts of their body, as shown in the 

following passage, which describes a Palestinian-American woman she is 

acquainted with:  

 
She wears pants and knows only a choppy little Arabic and speaks 
to me out of her nostrils. [...] I look backward to her because I 
wear the kind of dress that, in our social circle back home and 
among people who have taste, is the dignified thing for a woman 
to wear. There, she and her pants would be seen for what they 
are: tasteless, ill-bred, and unbecoming (Kahf, 2009, p. 112). 

 

        A couple of times, Manar uses the adjective “tasteless” throughout the text 

to describe what is not in accordance with her values and customs. The fact that 

a woman – possibly from the same background as hers – has “forgotten her roots” 

(Kahf, 2009, p. 112) and wears long pants makes Manar to assign her derogatory 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira; Luiz Manoel da Silva Oliveira 
    

15 

labels. This demonstrates that, at this moment, she perceives cultural differences 

from a negative perspective. She does not seem to consider the place where they 

are currently located, the local customs, or even the practicality of such clothing. 

Additionally, it is important to recognize that there are differences between Arab 

communities, and therefore, not all Arab Muslim women wear the same type of 

clothing. 

      For the author Lisa Majaj, discussions about the preservation of identity 

have been significant for centuries in the Arab-American community: 

“Newspapers and journals published debates about how to preserve Arab identity 

in the American-born generation, even as they discussed practical matters of 

integration” (Majaj, 2008, p. 1). In this sense, we understand that Manar’s 

concern with preserving the culture of the country of origin aligns with the 

concerns of part of the immigrant population, who are also worried about 

forgetting their own traditions, especially since many did not leave their 

homeland by choice. Food and clothing in this sense are two important elements 

to preserve her Syrian identity as we perceive in Manar’s attitude and are in 

accordance with De Certeau et al.’s statement. 

It is relevant to highlight that Manar also feels like she is a victim of 

prejudice or, at least, she complains about a stereotypical view of her own 

country. At a certain point in the short story, the character shows discomfort with 

the fact that residents from the state of Illinois do not seem to know anything 

about Syria, as she reflects below:  

 
When we left Syria months ago, my family had just been killed in 
the Hama massacre. Massacre, massacre, massacre, the Hama 
massacre, there I said it. It is real. It happened. Even if I am 
surrounded by people who have never heard of it. Hama: blank 
stares. Asad: blank stares. Syria: blank stares. A government that 
would gun down twenty thousand of its own citizens: blank stares 
and nervous shifting of eyes. They have no idea that anyone in 
the world outside Sonora Falls, Illinois, exists. Except maybe the 
next town over, where the rival school team lives against whom 
they compete in that savage sport Americans play instead of 
soccer (Kahf, 2009, p. 112). 
 

     According to the character’s perspective and expectation, the residents 

of Sonora Falls do not try to understand Manar’s culture. We can associate these 

reflections with Chimamanda Ngozi Adichie’s explanation in the 2009 lecture 

“The Danger of a Single Story”. The author argues that we constantly tell and 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

16 

consume stereotypical stories about other people and cultures, which is harmful 

to society in general. Adichie also states that even subjects from peripheral places 

can create “single stories” about other countries. She ponders that, even though 

she suffered prejudice because of her own nationality (Adichie comes from 

Nigeria), it took her a while to realize that she also had a stereotypical view of 

other places, especially Mexico. In the narrative, as we can see from the previous 

excerpt, Manar mentions that residents of Sonora Falls do not seem to consider 

that there is a world beyond that American town. At the same time, Manar herself 

is afraid to understand the particularities of American culture – differences 

related to clothing, food, and ways of interaction, for example – and, therefore, 

tends to withdraw into her own world. Furthermore, at different moments in the 

narrative, we can realize that the protagonist feels less skilled in the new country:   

 
Back home I was a smart, capable woman who could make her 
way around in the world. [...] Back home I was top of my class. 
Here I am queen of the dunces. I have not been able to learn more 
than ten words of their miserable chaotic language. I think these 
people invented English as a sort of mind-torture for foreigners 
and newcomers (Kahf, 2009, p. 111). 

 

 In Manar’s comparison, she manifests the extremes of both worlds. In 

Syria, she was at the top of her class, while in the United States, she is “the queen 

of the dunces” (Kahf, 2009, p. 111). Therefore, there is a significant discrepancy 

in the individual's positioning in the different societies through which they move. 

Often, these positions do not coincide, and a subject who was previously at the 

“top” finds themselves in a secondary place. There is no middle ground for Manar, 

just as there is no negotiation between the two places at this point.  

Later in the story, when encountering a group of people in a hippie or Sufi 

or even gypsy community (Manar doesn't know how to define them precisely), 

the look and clothes catch her attention once again: “Sufis would not be wearing 

cut-off jeans. Never. Bare midriffs—long wild hair—beads and bandanas—these 

people must be gypsies” (Kahf, 2009, p. 114). And, upon seeing another girl in the 

group, she describes: “A tall blond girl in a long willowy skirt—which I at first 

thought was the only modest garment in the lot until I saw that it was slit up to 

the thigh in three places [...]” (Kahf, 2009, p. 115).  

It is precisely through her contact with this hippie community that Manar 

changes her perception. In the first part of the story, we observe a woman who 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira; Luiz Manoel da Silva Oliveira 
    

17 

criticizes the new and the different, always looking for something that is familiar 

to her and which brings her some type of comfort and connection with her 

homeland. It is during an incessant search for known and appreciated spices, 

foods and flavors that Manar comes across a familiar smell, the aroma of allspice. 

This encounter takes place in a grocery store, where the character senses the smell 

and follows it, as she narrates: “I only recently dared go to the grocery store by 

myself, so scared am I of getting lost away from home and not being understood, 

yet when I smelled the allspice I dropped everything and followed” (Kahf, 2009, 

p. 114). The familiar smell of home, of a seasoning commonly used in Syrian 

foods, leads Manar to follow the woman who exuded it, first inside the store and 

then by car to a camp on the outskirts of the city. She acts as if she were 

hypnotized, behaving without thinking or even unconsciously, which points to 

signs of trauma from what she had been through. Her conduct also points to a 

longing for what she has lost and a feeling of loneliness in her present state. Thus 

she encompasses a spectrum of emotions that culminate in unconventional or 

unexpected behaviors.  

After Manar’s arrival at the alternative/hippie community, she 

experiences a completely different and unusual situation. If on the one hand, she 

feels uncomfortable, surprised and bewildered with a black man, the physical 

contact between men and women, her own attitude in following someone 

unknown to an equally unknown place, sitting with strangers and eating food 

prepared by people with dirty nails, on the other hand, she not only begins to 

identify some familiar spots — some types of food, like hummus, yogurt and pita 

bread that they offer her — but is also warmly welcomed by those people. Her 

arrival in the community does not generate any type of discomfort, rejection or 

suspicion, but rather interest, acceptance and affection from their part. Odile 

Ferly explains that: “Although exile often brings about a strong sense of 

dislocation, it is true that for women the experience hardly ever turns out to be 

entirely negative. Indeed, the societies to which they emigrate are often seen as 

being less sexist than those they come from. For many, exile offers positive 

aspects, in that it removes some of the social pressures found at home” (Ferly, 

2001, p. 2). In this sense, the lives of women in exile become a double challenge, 

as, in addition to being faced with the unknown from a foreigner’s point of view, 

they also need to face a new situation that will involve two spheres, both public 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

18 

and private. As women, the effort to understand a new society is often even more 

challenging, as gender oppression takes different forms, depending on the 

culture. 

It is clear that, for the first time since arriving in the United States, Manar 

does not feel out of place or rejected. That group of people does not care about 

her origins, her beliefs, or even with the reason that had brought her to that place. 

They are open to the different, the foreignness, the diversity and, for the first time 

in her life, Manar allows herself to escape the rules and customs imposed by her 

culture. Furthermore, the mantra they hum sounds familiar and she reveals it to 

Suzy, the girl who takes her back to her car: “‘You said: la ilaha illa allah’, I said. 

‘This, from my faith.’”. When saying this, Manar asks her about her religion: 

“‘Then you are—are you—’ I was incredulous, but I uttered it. ‘Are you—Muslim? 

Are you Sufi?’”, to which she responds: “‘We’re everything. Sufi, Buddhist, Hindu, 

Christian, Jewish— [...] Tao, Native, Pagan. All is good. All is love’” (Kahf, 2009, 

p. 117). Although the answer is not satisfactory for Manar, as she understands that 

if everything were kindness and love, her family would not be dead nor her city 

completely destroyed, at this moment she takes the road back to a home that is 

no longer in Syria, but a new home, where her life has been rebuilt. If, until this 

unusual encounter, Manar’s feeling towards her life in America was of a “[...] life 

without the taste of life” (Kahf, 2009, p. 113), now, after a sense of belonging and 

familiarity with these people who apparently were so different from her, a new 

range of possibilities open before her eyes.  

In this way, exile allows these hyphenated subjects to position themselves 

between two countries, two cultures, two languages, two worlds, and even, why 

not, two homelands, reinforcing the fragmentation of selves. Having a “split 

vision”, as aforementioned, allows for these individuals to come to terms with 

their hyphenated identities. From the moment Manar realizes it is possible to 

move between these two places, even if Syria is only a place of memories, she finds 

an anchor for her survival. Now, the acceptance of diversity and the ability to open 

up to the “other” become part of the passport for coexistence in the midst of so 

much difference and enable her to be able to call the United States home as well.  

The text, therefore, reflects the protagonist’s journey, which moves from a 

place of total rejection and criticism of the new and unknown to another in which 

she opens herself to this very new and unknown. This movement is only possible 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira; Luiz Manoel da Silva Oliveira 
    

19 

because points of intersection between the two worlds were discovered and also 

because of the affectionate reception that the group offers her. The Manar of 

Hama, from the beginning of the story, could also be the Manar of Sonora Falls, 

Illinois or simply a Manar of Hama hyphen Sonora Falls. She does not necessarily 

need to be linked to the place of origin. After all, her identity is constituted in the 

reality of all those places she has lived. 

 

“He Had Dreamed of Returning” 

 

As in “Manar of Hama”, the themes of belonging, displacement and 

trauma are explored in many contemporary short stories. In the narrative “He 

Had Dreamed of Returning,” by the Egyptian-American writer Pauline Kaldas, 

Hani, the Egyptian protagonist, and his parents migrated from Egypt to the 

United States motivated by the fact that the family’s eldest son, Bashir, had died 

in the war between Egypt and Israel, in 1967, and by the possibility of a new war, 

leading the parents to fear that their youngest son, Hani, will also be recruited 

and suffer the same fate as his brother. At the age of fifteen, Hani followed the 

journey that many Egyptians were taking at that time as well, in the hope of 

finding safety and possibilities for a better life there, as we can perceive in the 

following passage: “They were not the only ones who sought to emigrate. After 

the war, many families looked around them and saw the end of hope. They opted 

to leave, to start over again in a country that enticed with its possibilities” (Kaldas, 

2010, p. 145). For the young man, the displacement meant a break with his 

origins, as if that life had been ripped away from him, not voluntarily chosen by 

him, and returning would be the opportunity to rescue it back.  

He spent 20 years in the United States, dreaming and anxiously waiting 

for the moment of return to Egypt and to the life he had left behind.  

 
For twenty years, Hani had imagined his landing back on the land 
that had given him birth. He saw himself walking the streets with 
his head held high and his broad shoulders embracing the world 
that rightfully belonged to him. People would call him Pasha and 
Ustaz, and he would find the place he had lost. He was fifteen 
years old when it was taken away, a young boy on the brink of 
manhood. [...] he had been pushed away and the door had firmly 
closed (Kaldas, 2010, p. 141). 

 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

20 

The above passage points to several issues that permeate Hani's desire to 

return to Egypt. There is a strong feeling of ownership towards their motherland 

and, consequently, a perception that the host country was just a temporary and 

transitional place. In his 20 years of “forced” exile, as it was an imposition from 

his parents, Hani fuels this desire and plans the future return. There is also a need 

to reclaim a place that, due to displacement, is lost and will never be recovered. 

It is pertinent here to remember Edward Said’s assertion: “The achievements of 

exile are permanently undermined by the loss of something left behind forever” 

(Said, 2013, p. 180). And, from this, there is the strategic creation of the myth of 

the “paradise lost”. The idealization is that the exiled had departed from a 

“paradisiacal” place, better than where they had arrived and that they needed to 

find again. Such creation serves as an instrument of comfort, hope and fulfillment 

of a void, thus helping the immigrant to avoid breaking ties with the past as well 

as to become too attached or committed to the place they live in the present. By 

not interacting socially in the United States and dedicating himself only to his 

studies, Hani unconsciously refuses to establish ties with the host country.  

If we consider the possibility that the character could be recruited at any 

time and the devastating effects that a war could trigger, consequences that would 

be duplicated in this family that had already lost a son under the same 

circumstances, it is plausible to say that his homeland, in fact, banished him from 

there with its military policy and the way it disposed of its young people. But, on 

the other hand, his family’s exile had been voluntary, as discussed previously. We 

do not intend here to disregard Hani’s feelings or to insinuate that he could not 

or should not feel out of place in a kind of limbo, but the text points to a 

resentment towards his brother’s death. After all, for a long time, his parents 

ignored him, leading to his invisibility in the family.  

 

His parents seemed unaware of his presence and let him do what 
he liked. They didn’t ask about his schoolwork or question him 
about where he was going. He began to feel like a ghost as the 
silence grew around him. It wasn’t until almost a year later that 
he began noticing his parents looking at him with an extended 
gaze and again addressing him by name (Kaldas, 2010, p. 144). 
 

In this sense, we can see that trauma affects both Hani and his family. To 

compensate for his brother’s absence, fill the place left by him and meet his 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira; Luiz Manoel da Silva Oliveira 
    

21 

parents’ expectations – which could no longer be fulfilled in relation to their first-

born son, in the United States –, Hani finishes high school, graduates in 

Accounting and finds refuge in Mathematics, a crucial point in his life. 

Furthermore, he also continues to live in his parents’ house until he gets married 

— an insistence from the parents themselves — and dwells with the constant 

desire to return. This wish had always been so intense that, when he proposed 

marriage to Nancy, an American classmate from Statistics classes who would be 

his future wife, he immediately revealed to her that one day he would like to 

return to live in Egypt. “Someday, I might want to go back to Egypt. I don't mean 

just to visit. I want to live there” (Kaldas, 2010, p. 146). 

The certainty that this much-desired return would be the right and 

definitive move makes Hani and Nancy sell their house and all their belongings. 

For him, everything would be bought and built again in Egypt. “But it wasn’t a 

new home in his mind; rather, he almost expected to find a home there with his 

name written on it, as if the world had stood still waiting for him. [...] He was 

going home” (Kaldas, 2010, p. 147). What Hani goes through and feels is a 

frequent experience undergone by exiles and immigrants who dream of the day 

of return and entrust their hopes on the certainty that this movement would meet 

their expectations and resolve the internal conflict of non-belonging and 

estrangement they had been feeling in the host country. However, this is not 

exactly what happens in many cases of return, as we will see later in Kaldas’s short 

story. 

For the Jamaican-British theorist Stuart Hall “many feel that ‘home’ has 

changed beyond all recognition. In turn, they are seen as having had the natural 

and spontaneous chains of connection disturbed by their diasporic experiences. 

They are happy to be home. But history has somehow irrevocably intervened” 

(Hall, 1999, p. 3). It is possible to affirm that returning implies the difference 

between the individual who had left and the one who returns, now more critical, 

more perceptive, and, at times, more patriotic. They need to learn to deal with 

these contradictory and simultaneous feelings, which is observed when Hani 

returns to Egypt. 

Thus, upon returning to the country of origin, the individual has to deal 

with a different reality. Since their vision is no longer the same, they also live on 

the margins in their own land, which seems to happen with the protagonist of “He 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

22 

Had Dreamed of Returning.” For the immigrant, returning to their place of origin, 

therefore, means a way of discovering a space in which they fit and where they 

recognize their home. However, they realize that this place they would like to call 

“home” is much more complex than merely recognizing a geographic and physical 

location or simply recording their place of birth. Returning, in this sense, implies 

a position surrounded by uncertainties and questions. Sometimes, there is no 

immediate identification, as it had been expected, generating in this individual a 

feeling of frustration, dislocation and constant and unfinished search. 

In Egypt, Hani does not show much patience with his family in their 

inquiries and demonstrations of affection and happiness directed at him, on the 

contrary, he demonstrates difficulties in adapting to the culture of his new 

environment. This attitude leads us to two possible conclusions: 1) in a certain 

way, there is an Americanization in his way of interacting socially. As he had lived 

in a reclusive and isolated manner in the United States, Hani had lost and/or 

forgotten that the Egyptian family was more open, effusive, spontaneous and 

welcoming; 2) there is a disconnection in Hani's memories that does not allow 

him to identify with Egyptian behavior and culture any longer. In other words, he 

became closer to the culture and customs of the host country. The numbers, 

which helped Hani adjust to the United States, now indicate the anguish the 

character feels in his home country: 

 
Over the next few weeks, Hani found himself maneuvering 
numbers across columns till their placement seemed to be based 
on the whim of some unforeseen force. He was taught how to 
begin with the desired total and work his way back up to create 
the numbers that would lead him there. It was a jigsaw puzzle, 
but he could cut the pieces in any shape and place them in the 
order that would create the image that had been requested. In the 
middle of the night, he would wake up in a sweat, shaking, and 
when Nancy asked what he was dreaming, he could only say, “I 
can't remember... can't remember... how much is five times four.” 
(Kaldas, 2010, p. 156). 

 

While Hani shows difficulties adapting to his new (old) home, his wife 

surprises him with her ability to quickly integrate into Egyptian culture. The text 

shows us that, right at the beginning of their journey to Egypt (when they are in 

different passport lines), Nancy appears to be satisfied and willing to start a new 

life: “Even from this distance, he could see the glimmer in her eyes as she smiled” 

(Kaldas, 2010, p. 148). At a later point, during a family gathering, the narrator 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira; Luiz Manoel da Silva Oliveira 
    

23 

observes: “Nancy looked comfortable sitting in the middle, and she seemed to 

balance the plate and the conversation with ease” (Kaldas, 2010, p. 151).  

Faced with the difficulty in adapting to his country of origin and 

disappointed by the failure of his dreams and plans, Hani chooses to return to the 

United States. At first, his decision takes Nancy, and the reader, obviously by 

surprise. After all, living in Egypt was what he had most wanted for more than 

half of his life. However, the second big surprise that appears in the story is the 

fact that Nancy does not want to return with him. Her adaptation in Egypt had 

been so successful, both professionally and socially, that, for her, staying was 

about occupying a space where she felt needed and useful. Here, there is an 

inversion of expectations from the point of view of what the text presents to us, 

as well as an inversion and mismatch between the values and projects of the two 

characters.  

The difference between Hani and Nancy’s experiences undermines 

simplistic expectations about the concept of “home”. Considering that the 

protagonist had always wanted to return to his home country, on the one hand, 

the reader has the expectation that this change would be positive for Hani. On the 

other hand, one could imagine that the female character, born and raised in the 

United States, would not adapt to life in Egypt. Therefore, Hani’s choice to return 

to the host country constitutes a rational, thoughtful, and even strategic attitude. 

At this moment, it is no longer an imposed decision, as it had been by his parents 

during his adolescence, nor a decision made out of the desire to return to the 

imaginary and idealized home. The apparently definitive return to the United 

States involves the need to reestablish the bond with a place that corresponds to 

his values, ethics and morals. There is no longer a sense of belonging, nostalgia 

or attachment involved in this choice, as there had been in relation to his decision 

to return to Egypt. Nor does his marriage to Nancy constitute a strong reason for 

him to stay. Upon noticing Nancy’s adaptation, he understands his total 

inadequacy and distance from what he had nurtured for so many years in his 

memory. For him, the weight of tradition and customs is no greater than his 

conscience and necessity to do what he considers correct or exact, to use 

mathematical terms. Hence, he makes the decision to return without hesitation 

or guilt. 

 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

24 

He began to tug at the memories of his life in America, recalling 
his small apartment, his weekly trips to the supermarket where 
he bought what he needed and no one asked about his welfare. 
The anonymity of his life there became a warm cloak he wrapped 
around himself as he made his way through the maze of streets. 
He remembered his simple accounting job that he had felt was 
tedious and found some comfort in the memory of clear columns 

where each number had its precise place (Kaldas, 2010, p. 156). 
 

    In this passage, we can once again see how the character’s profession seems to 

occupy an important space in their life, especially because it relates to their 

personality: Hani seeks a more ordered life, where perhaps there is less room for 

uncertainties. Thus, the strong aspiration to return, whether to the country of 

origin or to the host country, arises as a consequence of the anguish inherent to 

the displaced and fragmented state of the unstable individual, as well as the 

attempt to find something that is searched, for which there is no fulfillment. Hani 

cannot find a middle ground between the two places, so he prefers to give up 

everything in Egypt, including his marriage, to return to the comfort and security 

of what, we emphasize, he considers precise, exact and concrete, according to the 

characteristics of his profession. And it is in this work, carried out in North 

American offices, that Hani is able to be himself, possibly because he believes that 

his life is more ordered in the United States. Furthermore, in North America, 

there are no ties to family relationships he had already lost, and in this way, he 

possibly believes he is further removed from the traumatic events that occurred 

in his life. There, he doesn’t need to be the target of attention from his relatives, 

and he doesn’t need to meet their expectations and answer countless questions 

about his life. There, there is an anonymity to which he had become accustomed 

and even cherished. There, nothing reminds him of his brother or the traumatic 

events he had been through. 

Another factor that seems to influence his choice is that there is a certain 

sense of belonging in the United States due to the fact that the last 20 years of his 

life were spent there. He had known the people, the events, the current politics, 

which did not occur to him in Egypt. It is a present, updated belonging, and not 

just a memory. Therefore, he follows this opposite path, because what his recent 

memory offers him seems to be less distant and different from what he had been 

expecting and eventually found in his country of origin.  



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira; Luiz Manoel da Silva Oliveira 
    

25 

We can also suppose that the surprising ending of “He Had Dreamed of 

Returning” — when we realize that Hani will return to the United States, while 

Nancy chooses to remain in Egypt — illustrates that one’s sense of belonging does 

not function as an exact science (like Mathematics, which was greatly important 

to the protagonist).  

 

On their way home 

 

When analyzing the two stories comparatively, we realize that both 

narratives feature characters who have had the experience of feeling out of place. 

At the beginning, the protagonist of “Manar of Hama” evidently feels that she 

does not belong in the United States, which can be seen from the first sentence of 

the story, already mentioned in this article: “The food here is terrible” (Kahf, 

2009, p. 111). In “He Had Dreamed of Returning,” the main character presents at 

least two moments of “displacement”: firstly, when he has just arrived in the 

United States and doesn’t make friends easily; and years later, when he returns 

to Egypt and doesn’t feel comfortable with life in his native country.  

It can also be inferred that language appears as an obstacle for the two 

protagonists. In the case of “Manar of Hama,” the character/narrator makes it 

clear that she experiences a lot of difficulty with the English language: “I have not 

been able to learn more than ten words of their miserable chaotic language. I 

think these people invented English as a sort of mind-torture for foreigners and 

newcomers” (Kahf, 2009, p. 111). Her children, on the other hand, show greater 

ease with the new idiom: “My children can babble away in English by now and 

they look at their mother who cannot speak two words to the school secretary and 

I know they are embarrassed. They are already in another world, one I don’t 

understand” (Kahf, 2009, p. 111). 

The narrator of “He Had Dreamed of Returning” also alludes to language-

related difficulties, as we can see in the excerpt: “But he knew what others saw 

when they looked at him: a short, frizzy-haired kid who spoke with an accent. He 

retreated into studying and spent three years of school without making a single 

friend or attending any social functions” (Kaldas, 2010, p. 145). Furthermore, the 

main character is attached to the mathematical universe, precisely because 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

26 

“numbers could translate across languages and their sum remained the same” 

(Kaldas, 2010, p. 145). 

The two stories, thus, deal with the feeling of incapacity experienced by 

individuals who cannot totally understand what the people around them are 

saying. Feeling like one is in the Tower of Babel destabilizes this individual 

because they no longer have control over themselves. They are at the mercy of the 

other, and they depend on the other’s willingness to understand them and have 

patience to teach them. They feel diminished and humiliated because all their 

knowledge, all their professional, social and relational skills are lost in this hostile 

environment. In this way, learning the language spoken in the host country 

becomes a means of survival. 

Memory also plays an important role in both stories. For Manar, the 

memory of smells and sounds of her home country allow her to connect with the 

new environment. From the character’s arrival at the community, where people 

are eating, drinking, dancing and singing something in a language whose words 

she recognizes, even if they are poorly pronounced, she slowly begins to feel more 

at ease. Andreas Huyssen (2000, p. 38) states that “memory is always transitory, 

notoriously unreliable, and haunted by forgetting —in short, human and social”, 

which leads us to conclude that memory is a complex process influenced by 

various factors, thus resulting in inconsistencies, contradictions, fragmentations. 

In the case of the story “He Had Dreamed of Returning,” Hani believed he 

could rescue his ‘identity’ by returning to the place of his origin, living with his 

relatives, contacting the place, its inhabitants, the food, the traditions, and 

everyday life. When he went to Egypt, he tried to update a memory built over 20 

years and lead a life that would come close to that of any other Egyptian 

inhabitant, however, considering the changes the country has undergone over the 

decades and the shift in the character’s perception, this project was unsuccessful, 

as he admits to Nancy: “‘It hasn’t worked out.’ [...] ‘This is not what I imagined.’” 

(Kaldas, 2010, p. 157). The decision to return to the United States, also based on 

memories, ends up becoming a new project, because, after the first failed attempt, 

he wants to believe that life there would be better. 

Solitude also plays an important role in the self-knowledge journey of 

these two characters. In Manar’s case, she finally manages to feel at home after 

she goes out alone and follows a group of strangers, with whom she interacts for 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira; Luiz Manoel da Silva Oliveira 
    

27 

a while. For Hani, it is his characteristics as an individual that make him choose 

to return to the United States. Furthermore, he will build a new life on his own, 

as his wife, Nancy, has decided to stay in Egypt. As much as the act of being part 

of certain groups can strengthen a sense of belonging, we should consider that 

each individual ends up following their own, subjective journey (the different 

choices made by Hani and Nancy, for example, concern their individual and 

separate paths of self-discovery). 

Finally, we can infer that Manar and Hani end up rethinking the concept 

of “home” while experiencing unusual situations: in “Manar of Hama,” when the 

character meets the group of young people; in the case of “He Had Dreamed of 

Returning,” when the protagonist decides to leave his home country after years of 

planning his return. From the two stories, we can reflect that the sense of 

belonging may be linked with elements such as smell, music and even the way one 

deals with work. The reasons that make someone feel “at home” vary according 

to the individual’s personality and the path they have taken.  

We can associate the situation of the two characters with what we argued 

at the beginning of the text: there is a gradation between levels of belonging and, 

depending on the context, an individual can oscillate between identification with 

the host country and a feeling of homesickness. Throughout the stories, both 

characters move between different states of mind and also between different 

cultures. At the end of “Manar of Hama,” we observe that Manar finds a 

possibility of belonging in an unexpected circumstance, when she finds the 

familiar presence of the smell of allspice and encounters a group of people who 

are very different from her, but accepts her the way she is. Manar seems to find a 

way to feel at home in a place so different from her homeland (a possible point of 

balance), while Hani has the opportunity to experience life in two realities 

(United States and Egypt) and ends up choosing the lifestyle that most aligns with 

the self he has built over the years. It can be concluded indeed that his sense of 

belonging lies beyond a geographical space, it seems to be located in his 

profession and in the freedom he has to perform it according to his morals and 

ethics. 

The conclusion of both stories indicates that they are able to make their 

own choices, differently from their impossibility of choosing in the first place. 

According to the introduction of Food for Our Grandmothers, the advantage of 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

28 

being a migrant is exactly the possibility to “find home wherever you can make it. 

Make home so you can find it wherever” (Kadi, 1994, p. xv). Manar and Hani are 

able to imagine new concepts of home: she “recognizes her way home,” while the 

male character finds “the place he had lost.” Both individuals, each in their own 

way, end up expanding their spaces of belonging and comfort through the 

experiences undergone in exile. Although we cannot claim that the traumatic 

experiences faced by the protagonists were completely worked through – 

especially considering that these emotional processes are complex and can last a 

lifetime –, the endings of both short stories allow us to perceive possibilities for 

building different paths. 

 

Works Cited  

 

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. The Danger of a Single Story. Ted: Ideas Worth 
Spreading. July 2009.  
 
AHMED, Sara. Home and Away: Narratives of Migration and Estrangement. 
International Journal of Cultural Studies, v. 2, n. 3, p. 329-347, 1999. 
 
BHABHA, Homi. The Location of Culture. London: Routledge, 1994. 
 
DE CERTEAU, Michel; GIARDI, Luce; MAYOL, Pierre. The Practice of Everyday 
Life. Volume 2: Living and Cooking. Translated by Timothy J. Tomasik. 
Minneapolis, MN: University of Minnesota Press, 1998.   
 
FERLY, Odile. Giving Birth to the Island: The Construction of the Caribbean in 
Julia Alvarez’s Fiction. Mots Pluriels, n. 17, April 2001. Available at: 
http://motspluriels.arts.uwa.edu.au/MP1701of.html. Accessed on: Sept 9, 2025.  
 
GEORGE, Rosemary Marangoly. The Politics of Home: Postcolonial Relocations 
and Twentieth-Century Fiction. Cambridge: Cambridge University Press, 1996. 
 
GRINBERG, Leon; GRINBERG, Rebeca. Psychoanalytic Perspectives on 
Migration and Exile. Trans. Nancy Festinger. New Haven, CT: Yale UP, 1989. 
HALL, Stuart. Thinking the Diaspora: Home-Thoughts from Abroad. Small Axe, 
v. 6, Sept., p. 1-18, 1999. 
 
HUYSSEN, Andreas. Present Pasts: Media, Politics, Amnesia. Public Culture, v. 
12, n. 1, p. 21-38, 2000. 
 
KADI, Joanna. Introduction. In: KADI, Joanna (ed.). Food for Our 
Grandmothers. Writings by Arab-American and Arab-Canadian Feminists. 
Boston, MA: South End Press, 1994. p. xiii-xx. 
 

http://motspluriels.arts.uwa.edu.au/MP1701of.html


(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira; Luiz Manoel da Silva Oliveira 
    

29 

KAHF, Mohja. Manar of Hama. In: KALDAS, Pauline; MATTAWA, Khaled, 
editors. Dinarzad's Children: An Anthology of Contemporary Arab American 
Fiction. Fayetteville: The University of Arkansas Press, 2009. p. 111-117. 
 
KALDAS, Pauline. He Had Dreamed of Returning. In: KALDAS, Pauline. The 
Time Between Places: stories that weave in and out of Egypt and America. 
Fayetteville: The University of Arkansas Press, 2010. p. 141-157. 
 
KURTULUS, Ersun N. The Notion of a “Pre-Emptive War”: The Six Day War 
Revisited. Middle East Journal, v. 61, n. 2, p. 220-238, Spring 2007. 
 
MAJAJ, Lisa Suhair. Arab-American Literature: Origins and Developments. 
American Studies Journal, n. 52, p. 1-21, 2008. 
 
MATTAWA, Khaled; AKASH, Munir (eds.). Post Gibran: Anthology of New Arab 
American Writing. Syracuse, NY: Syracuse University Press, 1999. 
 
MCCLENNEN, Sophia A. The Dialectics of Exile: Nation, Time, Language, and 
Space in Hispanic literatures. West Lafayette, IN.: Purdue University Press, 
2004. 
 
SAID, Edward W. Reflections on Exile and Other Essays. London: Granta, 2013. 
Syrian Network for Human Rights. The 40th Anniversary of the Hama Massacre 
in February 1982, One of the Worst Atrocities in Syria’s Modern History. 28 Feb. 
2022, Avaliable at: snhr.org. Accessed on: Sept. 9, 2025. 
 

https://snhr.org/blog/2022/02/28/57397/
https://snhr.org/blog/2022/02/28/57397/


 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

30 

Em outro mundo: entendendo o movimento entre o texto 
literário e o jogo Ni No Kuni: Wrath Of The White Witch 

 
 

Maria Luísa Santos Maia1 
 
 

Introdução 
 
 

“O que é ‘leitura’? O que é ‘ler’?” Tais perguntas vagam dentro da mente de 

leitores e escritores, ou seja, na mente de todos os seres humanos. Podemos até 

cometer o ato de limitar a leitura apenas a palavras escritas. Paulo Freire (1981) 

já não se limitava a isso, e dizia que a leitura começa bem antes, nos nossos anos 

tenros de infância onde lemos o mundo imediato ao nosso redor, e ao crescermos 

lemos ainda mais, ao nos depararmos com os contextos de tudo que nos cerca, 

expandindo nosso campo de leitura, muito antes de termos contato com as 

palavras escritas. 

Segundo Freire (1981), as letras e palavras estavam nas coisas que se via e 

se tocava: a água, na copa das árvores, nas cores e nos sabores, em coisas que o 

cercavam afinal “A leitura do mundo precede a leitura da palavra, daí que a 

posterior leitura desta não possa prescindir da continuidade da leitura daquele. 

Linguagem e realidade se prendem dinamicamente.” (FREIRE, 1981, p.10) O 

dicionário online Michaelis (2022) define “LEITURA” como: “1. Ato ou efeito de 

ler e 2. Processo de construção de sentido por meio da interação dinâmica entre 

o conhecimento do leitor, a informação sugerida pelo texto e o contexto em que 

se dá a leitura.” 

Ler vai além de codificar o texto escrito, organizado em letras e palavras 

em nossa frente, ler é ato de descobrir e explorar o mundo – e não apenas o nosso. 

A literatura, então, como manifestação artística, é parte importante e 

indispensável da condição humana. Essa arte transporta o leitor, de palavras e de 

mundo, para lugares que se fazem acessíveis através de si mesma, podendo gerar 

reflexão, revolta, paixão e infinitas sensações em processos catárticos, tanto na 

                                                 
1 Mestranda do Programa de Pós-Graduação em Estudos da LinguagemPPGEL/IEL da 
Universidade Federal de Catalão. E-mail: mallusmaia@gmail.com. Este artigo foi defendido, no 
ano de 2022, como Trabalho de Conclusão do curso de Letras Português/Inglês do Instituto de 
Estudos da Linaguagem da Universidade Federal de Catalão, sob orientação da Profa. Dra. 
Fabianna Simão Bellizzi Carneiro. 

mailto:mallusmaia@gmail.com


(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

31 

obra quanto em quem a consume. Nesse sentido, este trabalho busca mostrar as 

possibilidades desse movimento de leitura e literatura dentro de outros códigos 

estéticos. 

Partindo dessa perspectiva, tomaremos o RPG (Role Playing Game) 

eletrônico, especificamente o jogo “Ni no Kuni: The Wrath of the White Witch” 

como material para nossa pesquisa, afinal a conexão entre jogos e literatura é 

estreita, fazendo com que seja possível enxergar um no outro, e construir 

visões/perspectivas não-limitadas, livres para consolidar novos leitores dentro de 

um diferente código estético. Neste estudo, foi realizada uma pesquisa de cunho 

bibliográfico, com abordagem qualitativa, com metodologia análise-descritiva, 

pensando as diversas leituras e relações entre as semioses. 

A relação entre os universos, dentro e fora do jogo, carrega a ideia de 

evolução e revolução. Universos fictícios atemporais que atravessam o (universo) 

real que está sempre em constante marcha, tendem a gerar novas necessidades e 

também diversas formas de leitura. Chartier (1998, p.77) nos diz que: 

 

Os gestos mudam segundo os tempos e lugares, os objetos lidos 
e as razões de ler. Novas atitudes são inventadas, outras se 
extinguem. Do rolo antigo ao códex medieval, do livro impresso 
ao texto eletrônico, várias rupturas maiores dividem a longa 
história das maneiras de ler. (Chartier, 1998, p.77) 

 

A mudança é evidente, novas tecnologias surgem a cada momento, e com 

elas novos jeitos de contar histórias e fábulas (entre muitos outros gêneros 

literários) assim como outras diversas formas de lê-las. Sendo assim, se 

estabelece nosso objetivo principal de entender o movimento entre jogo/texto 

literário e a resposta para nossa hipótese da existência de alguma relação entre os 

dois. Nos valemos da hipótese de que se existe uma relação entre os elementos 

narratológicos no jogo, partindo do pressuposto que códigos estéticos se 

relacionam entre si, de forma que um código não extingue o outro, é possível 

pensar que o laço que os une é estreito e não um divisor. Humberto Eco (1996) 

traz à tona essa discussão que se repete desde os primórdios da escrita: “isso 

matará aquilo”; onde os livros supostamente matariam a memória, a TV mataria 

os livros, a internet mataria a TV e assim por diante. 

 

Hoje, ninguém compartilha essas preocupações por duas razões 
muito simples. Antes de tudo, sabemos que os livros não são 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

32 

formas de substituir nosso pensamento; ao contrário, são 
máquinas que levam a pensar-se mais ainda (Eco, 1996, p. 1). 

 

Neste sentido, pensar (e utilizar) novos códigos estéticos, novas mídias e 

meios de contar histórias não são ameaças ao que já está estabelecido em nossa 

sociedade; ao contrário, num momento pós-pandêmico, em que a tecnologia foi 

(e continua sendo) uma aliada tanto em termos de conexão pessoal/emocional, 

quanto em termos educacionais, seria desperdício não usufruir da vantagem que 

esses recursos nos oferecem. 

Portanto, esta pesquisa se faz necessária em razão da grande relevância em 

entender e conhecer novos códigos estéticos, sendo os jogos o foco, e como eles 

expandem a possibilidade de contar novas histórias. Portanto, defendemos e 

acreditamos na importância de trazer histórias (neste caso, as fábulas) para 

estrutura dos jogos. Dentro do universo do jogo, as fábulas assumem um papel 

que vai além de ensinar uma lição, mas também de estabelecer uma cultura, um 

registro histórico, um poder e vantagem, que pode ser traduzida e uma forma de 

identificação servindo de ponte para a literatura e leitura no mundo real. 

Buscamos nesse artigo entender o movimento semiótico entre o texto 

literário e o RPG e como se configuram em relação um ao outro. Nossos objetivos 

específicos são expor a história do jogo Ni no Kuni: Wrath of the White Witch, 

apresentar seus elementos, personagens e espaços. Apresentar como o jogo 

funciona e as mecânicas relevantes para o desenvolvimento da história. Devemos 

também levantar questões sociais dentro do universo do jogo, como a história 

afeta a sociedade que os rodeia, e o seu impacto na vida dos personagens e ainda 

observar a fábula contida dentro da história e verificar as contribuições que ela 

tem para o contexto do jogo em si. 

 

Era uma vez em outro mundo 
 

“Oh pure-hearted one, will you please come and 
save our world 

(Ni No Kuni, 2011) 

 

Pensar a leitura é movimento indispensável para entender o mundo, afinal, 

estamos constantemente lendo; lendo palavras, reações, expressões, imagens, 

sentimentos. Somos cercados por leitura e por histórias que, quando em anos 

mais tenros de infância talvez fossem vistas com uma certa mágica, se despedem 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

33 

parcialmente (ou completamente) quando alcançamos a vida adulta. 

Entretanto, as “histórias de criança” não nos abandonam quando 

chegamos em outras etapas de nossas vidas. Não é surpresa pensar que nosso 

primeiro contato com conflitos e dilemas morais, valores e lições sejam através 

de fábulas e contos infantis. Nelly Coelho (1984, p.15) nos diz que “A literatura, 

em especial a infantil, tem uma tarefa fundamental a cumprir (...): a de servir 

como agente de formação, seja no espontâneo convívio leitor/livro, seja no 

diálogo leitor/texto estimulado pela escola.” Portanto, tomamos o papel da 

literatura como imprescindível na formação do indivíduo. 

Pensando nas noções do conceito de infância, vemos que através do tempo, 

o que é ser criança é atravessado por questões sociais, uma leitura de mundo pela 

sociedade. A evolução da visão de que crianças são “miniadultos” para uma 

percepção mais abrangente da necessidade de se encarar a infância e suas 

peculiaridades e individualidades é refletido no que veio a ser a “literatura 

infantil”. 

Ricardo Azevedo (2001, p.01) aponta: 

 
Numerosos estudiosos têm partido do pressuposto de que só se 
pode, realmente, falar em literatura infantil a partir do século 
XVII (...) antes disso, as crianças, vistas como adultos em 
miniatura, participavam, desde a mais tenra idade, da vida 
adulta. Não havendo livros, nem histórias dirigidas 
especificamente a elas, não existiria nada que pudesse ser 
chamado de literatura infantil. (Azevedo, 2001, p.01) 

 

Com a necessidade de uma literatura voltada para a juventude e infância, 

o que temos então é uma literatura infantil que é para todas as faixas etárias, 

apesar de ser voltada “para crianças”, seguindo modelos conservadores e 

moralizantes, ao seguir os passos da escola (escola esta que está distante do que 

entendemos por “escola” hoje em dia). A literatura infantil nesse caso, tem um 

viés didático: ensinar e não apenas entreter. O objetivo da literatura infantil, de 

acordo com Littré (apud Coelho, 1984, p.164) é “exercitar o interesse do leitor 

pela pintura das paixões, dos costumes ou pela singularidade das aventuras.” 

Essa infância e sua literatura, dentro dos primórdios da sua “invenção”, existiam 

dentro de uma sociedade que era cercada pela crença em fadas, magia, demônios 

e etc., ou seja, no fantástico no geral. 

Destarte, inserida numa sociedade evolvida com o mágico e fantasioso, 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

34 

devemos ainda nos atentar para as similaridades entre o conto popular e a 

literatura infantil, como evidenciado por Azevedo (2001, p.07): “Encontraremos 

situação análoga na maioria absoluta das obras destinadas ao público infantil: 

textos concisos, marcados pela oralidade, utilizando vocabulário familiar e 

construídos com a intenção de entrar em contato com o leitor”. 

De modo que características como: elementos cômicos, o uso da fantasia, 

busca da identidade, personificação e antropomorfização, o caráter iniciativo, 

presença de monstros e final feliz; são elementos que estão fortemente atrelados 

e navegam entre o conto popular, firmado na oralidade e a literatura infantil. 

Adentrando ainda mais na literatura infantil e seu conceito, temos “formas 

simples”, consideradas criações espontâneas, que de forma anônima, são 

passadas desde a antiguidade, transformando-se ao serem levadas, migradas, 

repassadas, por diferentes povos, viajantes e contadores de histórias, e 

assimiladas a literatura infantil (Coelho, 1984, p.165). 

Observemos então as fábulas; uma das formas simples da literatura 

infantil que pode ser considerada uma das primeiras espécies de narrativas a 

surgir, advinda do Oriente, transformada por Esopo no século VI a.C. (Coelho, 

1984, p.165) anda lado a lado com o conto popular no que diz respeito diversas de 

suas características. 

Coelho (19984, p.165) define Fábula como: “Fábula (lat. fari = falar e gr. 

pháo = dizer, contar algo) é a narrativa (de natureza simbólica) de uma situação 

vivida por animais que alude uma situação humana e ter por objetivo transmitir 

certa moralidade.” 

Deste modo, ao observar atentamente suas naturezas, nos é relevante 

notar que o conto popular e a fábula se associam em diversos pontos, alguns deles 

sendo: em sua origem histórica, no uso da fantasia e na antropomorfização, sendo 

este último aspecto indispensável para a nossa discussão. 

A característica das fábulas de conter animais que assumem papéis 

humanos e a simbologia de cada animal escolhido nas narrativas ajuda na 

expressão daquilo que a fábula carrega, na representação de conceitos que foram 

delegados às imagens dos mesmos. “Tal peculiaridade liga essa espécie literária 

ao simbolismo mais antigo de que o homem lançou mão, para expressar suas 

relações como espaço que vivia ou com os fenômenos que ultrapassavam sua 

capacidade de compreensão” (Coelho, 1984, p.167). Logo, felinos na realeza, ratos 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

35 

como inimigos sórdidos, vacas como referência de prosperidade, suínos atrelados 

a percepção de autoimagem e autoestima, são elementos fantásticos 

característicos da fábula e que permeiam a narrativa de Ni no Kuni. 

Ademais, ainda é considerável nos atentarmos a outra característica das 

fábulas; assim como os jogos tem certa dualidade entre sua natureza lúdica e 

artística, a fábula também encara a dualidade entre “divertir ou instruir” dada a 

sua moralidade imbuída (Coelho, 1984 p.166). Entretanto, acreditamos que a 

coexistência de ambas visões faz com que a leitura e experiência com tais obras 

se tornem multidimensionais e abraçam novas formas de leitura, escapando de 

uma linearidade ou padrão, permitindo uma relação mais profunda tanto com os 

aspectos lúdicos/diversão, quanto com o lado artístico/instrutivo. 

Dentro do jogo Ni no Kuni: Wrath of the White Witch, a fábula assume um 

papel ainda maior, afinal a história só é concedida ao personagem principal se o 

mesmo cumpre missões que lhe são oferecidas, portanto, a fábula é, em primeira 

instância, uma recompensa; para além desse status, a coleção de 12 fábulas que o 

personagem pode adquirir, que são compiladas em seu tomo mágico, (conjunto 

que é chamado The Twelve Tales of Wonder) são ainda importante registro 

histórico do mundo paralelo onde o personagem principal, Oliver, está inserido. 

A primeira fábula “The Cowardly Prince and the Lion” - que fora a 

escolhida como relevante para o nosso trabalho - conta a história de um jovem 

príncipe chamado Tamalo que apesar de inteligente, era covarde. Quando tal 

príncipe recebeu a notícia de que em breve seria rei, o jovem fugiu e se deparou 

com um leão assustador, que o devorou por inteiro. Usando de sua inteligência e 

aliviado por não precisar assumir sua função, o príncipe informa ao leão que, por 

ter devorado o futuro rei, o próprio teria que assumir o cargo. 

Vencendo dragões com esperteza e coragem, e reinando em paz por muitos 

anos o leão e o príncipe dentro de seu estômago formaram uma boa dupla de 

governantes. Porém, após anos, o leão argumenta ao homem em seu estômago 

que era hora de tomar o trono para si. Sem coragem o príncipe, que agora era rei, 

hesitou. Mas graças ao incentivo do leão e dos súditos leais, ele teve a coragem 

necessária para sair do estômago do leão e governar por si só, tendo o leão como 

um amigo.2 

Nessa fábula, temos o registro do primeiro animal sendo um rei e, desde 

                                                 
2 Para leitura completa da fábula, observar anexos, figuras 5 a 9. 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

36 

então, o mundo foi transformado. Para além de seu impacto dentro do jogo, 

podemos perceber os elementos supracitados das características que configuram 

essa história como uma fábula e sua semelhança com o conto popular. 

Vemos a presença de animais vivendo situações humanas e o simbolismo 

do leão como parte da realeza (paralelo com seu status de rei da selva, mas no 

caso da fábula como um rei, soberano de fato), o dragão como representação de 

sabedoria, a busca da identidade do personagem principal, e o final feliz. 

Entretanto, a presença dos elementos fantásticos é posta à prova, afinal, para o 

nosso mundo de “jogador”, animais que falam são fantasia, mas dentro do 

universo do jogo, para onde Oliver e o jogador são transportados, animais que 

falam e mágica são o padrão. Portanto, podemos dizer que os elementos que 

firmam “The Cowardly Prince and the Lion” como uma fábula são a busca da 

identidade o final feliz, a linguagem acessível e a transmissão de moralidade. 

Apesar da questão sobre como encarar a “fantasia” dentro de um universo 

onde fantasia é parte fundamental do mundo, a fábula em si ainda se estabelece 

como importante registro histórico, e avante, dá ainda mais um passo ao 

estabelecer um precedente que muda a sociedade ao registrar o primeiro rei que 

era um animal, abrindo caminho para os demais personagens que virão e serão 

conhecidos por Oliver no “presente” do mundo. 

Ao pensarmos sobre a perspectiva das fábulas e da fantasia como presença 

no mundo que nos cerca, voltamos à sua função de transmitir uma lição; as 

fábulas relatam importantes etapas e ritos de passagem que uma criança 

experimenta em sua jornada, tanto a criança/herói (como Oliver) bem como o 

jogador/leitor enquanto indivíduo que pode viver tais experiências. O rito de 

passagem em questão que serve de força motriz para desencadear os eventos do 

jogo é a perda 

O que motiva um herói a sair em uma jornada? São diversas as respostas 

que podem atender a esse questionamento: A busca pela aventura, um tesouro 

valioso, ou senso de justiça ou responsabilidade. Entretanto, a motivação que guia 

Oliver, enquanto nosso herói, é outra. 

A morte em jogos de vídeo game carrega uma ideia diferente do conceito 

de morte no geral. “Game Over” é só uma tela que nos previne de continuar a 

história apenas temporariamente, entretanto, a morte de personagens 

secundários, que não são do controle do jogador tem, por consequência, um peso 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

37 

maior; essas mortes são mais semelhantes ao conceito de morte do “mundo real” 

dado que tais personagens não retornam, não há magia ou poção que possa 

restaurar-lhes a vida. 

A perda, dentro do jogo - ainda que uma representação - não se acanha da 

realidade, as lágrimas da criança que perde sua mãe e única família, a 

preocupação dos pares e sociedade ao seu redor são a reprodução fiel de uma 

situação corriqueira, retratada em diversas outras mídias, vista e diversas 

situações de vida real. A morte permeia a jornada de Oliver, tanto a sua, com a 

morte de sua mãe, como a de seus companheiros de viagem, que já encararam a 

morte de familiares, ou estiveram em risco. Uma aventura num mundo fantástico 

com batalhas, se observado sem uma suspenção de realidade, é cercado de mortes 

irreversíveis, porém como jogadores, a morte de fato, sem retornos, só se dá 

quando é parte indispensável da histórica, um recurso da trama. 

Partindo da morte da mãe de Oliver, que devido a saúde fraca perde sua 

vida logo após salvar a de seu filho (Oliver/o jogador) temos o desenrolar da 

trama do jogo. Ao chorar abraçado com um presente que sua mãe o havia dado, 

Oliver desperta uma criatura mágica que o instiga a aventura, clamando que o 

jovem garoto é o escolhido para salvar o “outro mundo” que existe em paralelo 

com o dele. Oliver é o escolhido, mas não tem interesse em salvar mundos, porém 

ao ouvir sobre “soulmates” e a possibilidade que sua mãe esteja viva no “outro 

mundo” o garoto se disponibiliza para a aventura. 

No mundo real (nosso e de Oliver) a morte é final, irreversível, mas no 

“outro mundo” ainda existe uma chance. Neste ponto, o jogo não é 

autoconsciente, a morte como recurso da gameplay para punir ou alertar o 

jogador de suas estratégias ou falta de habilidade, pode ser revertida ao passo que 

é permitido ao jogador repetir batalhas e trechos da aventura, ainda que seus 

pontos de vida sejam reduzidos a 0 (zero), diferentemente da morte como parte 

da história, sendo essa irreversível. Porém no caso de Oliver, existia a chance de 

sua mãe existir como uma “soulmate”, versão de si que existia no outro mundo. 

A culpa, a tristeza, o luto e entre outros, são sentimentos que adornam a 

realidade de Oliver, que então, em meio a uma situação fantástica, se vê buscando 

a reversão da morte. Para Freud (2010, p.98) “Via de regra, luto é a reação à 

perda de uma pessoa amada ou de uma abstração que ocupa seu lugar, como 

pátria, liberdade, um ideal etc.” Ao perder sua mãe, Oliver perde também sua 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

38 

convicção e parte de si, sua personalidade. Seu sentimento expresso em 

comportamentos não-habituais demonstra o que Freud (2010, p.98) denomina 

“melancolia”: “A melancolia se caracteriza, em termos psíquicos, por um 

abatimento doloroso, uma cessação do interesse pelo mundo exterior, perda da 

capacidade de amar, inibição de toda atividade e diminuição da autoestima [...]”. 

Desta forma, o que entendemos por luto é mesclado entre o luto e a 

melancolia, e podemos ver esta representação em Oliver e seu desinteresse pelo 

mundo externo, e em sua fuga para um mundo onde sua mãe ainda estivesse viva. 

Pode-se dizer que a aventura do nosso protagonista é sua forma de viver 

este luto, ainda que o negando. Não podemos dizer, entretanto, se essa aventura 

foi criada como um produto advindo do trauma, pois dentro da realidade do jogo, 

todos os eventos fantásticos são reais, portanto, nos cabe apenas observar a 

maneira como a morte, o luto, e os demais sentimentos atrelados a esses eventos 

passam a fazer parte da nova rotina do protagonista e do jogador, dentro das 

circunstâncias impostas. 

Se o luto está relacionado a perda de algo que nos é querido, a morte da 

mãe de Oliver representa a perda de um lugar seguro; portanto, na visão 

maravilhosa de uma criança, a criação de um novo mundo como refúgio pode ser 

a ruptura com melancolia, onde um novo senso de propósito nasce, fazendo com 

que um universo inteiro seja criado (como fuga ou proteção), e em sua imaginação 

ilimitada, esse universo funciona dentro de suas próprias leis, sociedade, história, 

biologia, geografia, e também: literatura. 

Governantes e reinos. Essa é a forma como o “outro mundo” de Ni no Kuni 

se organiza. Cada região do mapa se separa com relevo, vegetação, arquitetura e 

moda diferentes. É possível aferir que as regiões são inspiradas com diferentes 

lugares do mundo real, misturadas com elementos fantásticos, fazendo com que 

cada parte da jornada, e cada arquétipo de personagem que toca a história de 

maneira significativa sejam catalizadores de uma mudança, ou os mensageiros de 

uma lição, sejam elas moralistas como nas fábulas, culturais ou tutoriais (ensino 

das mecânicas do jogo). 

É pertinente que exporemos que espécie de jogo estamos observando. Ni 

no Kuni é principalmente um RPG. O role-playing game, surgiu muito antes do 

que os jogos eletrônicos, em 1974 (Bowman, 2010, p.11), num diferente 

formato; como o próprio nome indica “role playing game” – jogo de interpretar 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

39 

papéis – em que existem papéis criados a fim de serem interpretados de acordo 

com as circunstâncias e narrativas que evoluem daquele contexto; onde um 

indivíduo é o “game master” – mestre do jogo – e os outros jogadores assumem 

diferentes papéis, que se encaixam na história desenvolvida por tal mestre. 

RPGs se expandiram para o mundo digital e se adequaram as novas formas 

de se fazer um jogo em consoles (PlayStation, Xbox, Nintendo) e PCs, mesclando-

se a outros gêneros de jogos (ação, por exemplo) criando subgêneros como os 

ARPGs (Action RPGs) e JRPGs (Japanese RPGs). Bowman (2010, p.11) 

estabelece características de RPGs como: 

 

First, a role-playing game should establish some sense of 
community through a ritualized, shared storytelling experience 
amongst multiple players. RPGs also should involve some form 
of game system, which provides the framework for the enactment 
of specific scenarios and the solving of problems within them. 
Finally, for a game to be considered “role-playing,” the players 
must, on some level, alter their primary sense of identity and 
develop an alternate Self through a process known as identity 
alteration (Bowman, 2010, p.11). 

 

Tais jogos geralmente contam com a ideia de heróis, vilões, o bem contra 

o mal e aventuras que seguem uma história linear (ainda que os jogos possam 

oferecer mundos abertos para exploração, a história segue uma sequência que 

deve ser trilhada, não diferente de uma narrativa literária). Elementos 

importantes para RPGs além da narrativa e seus personagens são a evolução dos 

mesmos, e também a vivência de batalhas. Para evoluir e até mesmo estabelecer 

laços mais profundos, certos personagens podem acompanhar o protagonista 

(que é o personagem que o jogador controla), e nessa jornada, todos evoluem e 

sobem de “nível”, demonstrando assim que estão mais fortes e prontos para 

enfrentar perigos maiores. O meio indispensável para evolução são as batalhas e 

tarefas delegadas por NPCs (non-playable characters = personagens não- 

jogáveis). 

Tem-se como verdade que a jornada e os laços estabelecidos durante a 

mesma são ponto chave da evolução do protagonista, em paralelo com a evolução 

do jogador dentro da história e também em seus status como seu HP (health 

points – pontos de vida), em seu ATK (attack – ataque ou força), ou MP (magic 

points – pontos de mágica). O tempo dedicado ao explorar e conhecer mais 

do mundo recompensa o jogador e protagonista de formas diversas, portanto, é 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

40 

expressiva a necessidade de conhecer mais sobre “o outro mundo”. 

Os lugares, relevantes a serem citados, por onde Oliver passa em sua 

aventura são o reino fantástico e confortável de Ding Dong Dell, do povo híbrido 

entre gatos e humanos chamados “Grimalkin”, governados pelo rei Tom Tildrum 

XIV, um grimalkin, que é o “soulmate” (alma gêmea) do gato que Timmy 

Toldrum que Oliver conhecia em seu próprio mundo; O reino no meio do deserto 

Al Mamoon, governado pela rainha e “Cowlipha” Lowla, uma híbrida entre 

humana e vaca, soulmate de Leila, cuidadora (e dona de Timmy Toldrum) de 

Oliver quando o mesmo perde sua mãe; O reino tecnológico e metálico de 

Hamelin, governado por Marcassin, conhecido como o “Porcine Prince”. 

Portanto, em função da extensão desse trabalho, nos limitaremos aos lugares 

supracitados. 

Cada lugar representa uma das etapas de Oliver em seu desenvolvimento. 

Tais mudanças e avanços são refletidos também nas magias que passam a compor 

seu tomo, nos indivíduos que lhe acompanham, e sobretudo nos reinos. Um 

padrão que pode ser observado nos reinos citados (Ding Dong Dell, Al Mamoon 

e Hamelin) é que todos os governantes estavam “Heartbroken” (de coração 

partido). O “vilão” principal do jogo, o mago Shadar, rouba/quebra o coração das 

pessoas, que passam a agir de maneiras que demonstram a falta daquela parte em 

específico. 

O processo de ter o coração quebrado dentro desse universo significa que 

algum dos sentimentos, estão faltando no personagem em questão. Estes 

sentimentos podem ser coordenados pelas magias “Take Heart” (tomar coração) 

e “Give Heart” (dar coração) - sendo eles: entusiasmo, gentileza, contenção, 

convicção, confiança, amor e ambição. 

Em Tom Tildrum XIV o que faltava era entusiasmo; em Lowla faltava a 

contenção; e em Marcassin faltava convicção. A maneira que cada uma dessas 

“faltas” afetava os reinos é relevante para a nossa análise, afinal, podemos 

estabelecer um paralelo com o mundo “real” de Oliver, onde ele pode conhecer 

formas novas de ajudar os “soulmates” no outro mundo, e outro paralelo com o 

nosso próprio mundo e a literatura. 

Voltando a Coelho (1984, p.165) e a moralidade das fábulas, vemos que 

sentimentos e valores são fatores caraterísticos desse gênero; adentrando ainda 

mais nesse ponto, podemos estabelecer uma leitura reflexiva sobre como o 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

41 

leitor/jogador pode ver a falta de sentimentos tanto como uma realidade e 

condição humana, e até mesmo patológica, como no caso de Tom Tildrum e a 

falta de entusiasmo sendo um sintoma de depressão, a compulsão por comida de 

Lowla como ansiedade, e Marcarssin e a falta de convicção como problemas de 

autoestima. 

Ding Dong Dell é o primeiro dos reinos a ser visitado por Oliver, que busca 

novas pistas sobre sua mãe e sua soulmate. O ambiente pode ser identificado 

como “clássico” de conto de fadas, com castelos, florestas encantadas, lugares 

secretos onde o mal se esconde. O reino de Tom Tildrum sem governante, com 

toda sua população à deriva em função da sua falta de entusiasmo e presença de 

seu governante, fica vulnerável a seus inimigos “naturais” os ratos. 

Oliver usa das magias “Take Heart” para pegar parte do sentimento que 

esteja transbordando do coração de alguém que consente em dividir seu 

coração/sentimentos com alguém, e usa da magia “Give Heart” para então passar 

o sentimento adiante. Um garoto jovem e energético decidido em proteger o reino 

da ameaça dos ratos é quem divide seu entusiasmo que virá a salvar o rei. O reino 

volta aos eixos depois da passagem de Oliver, que não apenas consegue convencer 

o rei de que ele pode ajudá-lo como soube identificar o coração de quem pode 

salvar o rei. 

Esse é um dos primeiros feitos em grande escala que Oliver (e por 

consequência o jogador) realiza. A partir desse modelo, ainda que dentro de 

contextos e formas, um padrão pode ser notado: a chegada no reino que sofre com 

uma ausência, a busca pelo que falta, a divisão dos sentimentos, uma mudança 

significativa no reino, em Oliver, e em seu livro, em seus laços com os demais 

personagens e adiante. 

No caso de Al Mamoon, a cidade que tinha grande importância mercantil 

por causa da exportação de fruta (babana) se encontrava em um lugar delicado 

graças a falta de contenção da Cowlipha que continuava a comer sem se 

restringir. Lowla é a “soulmate” de Leila, personagem que no mundo “real” de 

Oliver é dona de um mercado, e é neste mundo que Oliver acha a forma correta 

de ajudá-la. Em Al Mamoon também se dá o encontro de Oliver com a primeira 

companheira de aventuras, que o segue até o fim da jornada. A garota que teve o 

coração quebrado por Shadar, precisou ser salva no mundo “real” onde seu pai 

havia se perdido e tido o coração quebrado. 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

42 

As relações que se emaranham fazem a parte de rede de apoio de Oliver, 

onde ao observar como os relacionamentos se moldam em seu mundo e no “outro 

mundo”, o personagem percebe fatos sobre si, e sobre os próprios laços que não 

são estabelecidos apenas no mundo de fantasia. Al Mamoon é, portanto, um dos 

reinos que ajuda Oliver a estabelecer laços no mundo real, mesmo que 

visualmente e culturalmente muito diferente de seu próprio. 

Por fim, a mudança mais visível provocada por Oliver nos reinos, talvez 

seja em Hamelin. O reino do Porcine Prince sofria com restrições cada vez mais 

severas, que decorriam das inseguranças de seu governante. Marcassin é um dos 

mais belos e talentosos magos do continente, mas enquanto seu coração estava 

quebrado, o mesmo perdeu convicção em si mesmo, e por isso adquiriu aversão 

a sua imagem, e desacreditou em suas habilidades. Em função de tal aversão o 

príncipe usava uma espécie de armadura com traços suínos que fora imposta para 

toda a população de Hamelin. 

De acordo com que a condição de Marcassin piorava, as regras impostas 

ficavam mais rígidas, como a lei que impedia o contato visual entre indivíduos, 

principalmente com o príncipe. Então para ajudar Marcassin, Oliver viaja ao 

passado e conhece a versão mais nova do príncipe, e é revelado que ele e outro 

membro da equipe de Oliver são irmãos. Revitalizando esse laço no passado, o 

laço é também revitalizado no presente. Com a viagem no passado, o jovem 

Marcassin tem a convicção que o atual Marcassin precisa, sendo o próprio 

príncipe quem divide então seu coração, com sua versão futura. Tal evento pode 

ser lido como mais uma lição, onde os valores nunca nos deixam, e que estão 

apenas enterrados dentro de nossos corações. 

Não é improvável dizer que cada uma das etapas que Oliver viveu sejam de 

certa forma, pequenas fábulas, com suas próprias lições. A leitura de cada uma 

delas, os valores aprendidos, e as interpretações fazem desses momentos algo 

importante para fortalecer o laço entre o jogador e Oliver, e Oliver e seus amigos 

(fato evidenciado ao Marcassin acompanhar Oliver adiante em sua aventura). 

O fim da jornada de Oliver conta com reviravoltas e quebras de 

expectativas ao descobrir que, em realidade, sua mãe nunca teve uma Soulmate, 

e que a mulher sempre pertenceu ao “outro mundo”. Isso significa que sua morte 

foi final, e não seria reversível, independente da jornada, ao seu fim, o jovem 

protagonista teve que encarar sua perda, e seu luto. O processo do luto foi 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

43 

vivenciado e superado dada a rede de relações e apoio que o jogador/leitor e 

Oliver construíram, a maturidade adquirida e todas a lições aprendidas através 

das fábulas e dos valores expostos através dos personagens e de suas histórias. 

Outro ponto relevante do fim da jornada de Oliver é que o vilão Shadar, é 

na verdade o soulmate de Oliver, que criado e outra circunstância e 

desdobramento de eventos foi levado a seguir o caminho da vilania. Este paralelo 

entre a bondade e a maldade, a luz e as sombras, o puro e o impuro são 

evidenciados diversas vezes através do jogo, entretanto, em todas as instâncias, a 

escuridão e a luz coexistem em todos os personagens; todos os elementos e 

sentimentos que representam alguma perda ou ausência, toda maldade ou dor 

pode ser revertida ou acolhida, e assim transformada em algo que fortalece ou 

ensina algo aos personagens. 

Ni no Kuni subverte a ideia de que fábulas e valores sejam somente com 

mensagens positivas e/ou “higienizadas” para o público, especialmente o jovem, 

afinal o jogo tem classificação etária de 10+. A morte que não é reversível, os 

sentimentos ruins que podem ser controlados e entendidos, os sentimentos bons 

que podem ser divididos, a imaginação e memórias criadas que não devem ser 

perdidas, todas essas facetas podem ser lidas na aventura de Oliver e do jogador. 

É interessante pensar que a maneira como o jogador/leitor navega pela 

história, ainda que seguindo apenas os eventos principais - sem se aprofundar 

nas histórias secundárias – o leva a entender como o mundo afeta suas histórias, 

a estrutura da sociedade impacta nas futuras lendas que serão criadas, e nas 

histórias que precederam as que são contadas. Ni no Kuni traz para o mundo 

fantástico um tom de realidade (podemos citar uma história secundária onde o 

príncipe de uma fábula realmente estava vivo e pode contar em primeira mão sua 

história) e traz também, para a realidade um tom de fantasia, que pela visão 

maravilhosa de uma criança pode ser transformado, impactando também o 

mundo do jogador/leitor, que lhe é oferecido uma nova forma de encarar 

sentimentos, leitura e magia, como ondulações que se expandem quando jogamos 

uma pedra em um lago. 

Podemos afirmar que a relação entre o mundo e seus espaços são 

diretamente influenciadas pelas ações e escolhas do jogador, que por sua vez é 

também influenciado pelas histórias contadas e pelos personagens. Oliver é 

influenciado pelos espaços e aprende e amadurece com suas interações. Tais 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

44 

interações são parte da mecânica do jogo que, então passam a fazer parte da 

jornada do jogador/leitor. Essa influência mútua pode ser lida no mundo “real” 

de Oliver e no mundo real do jogador. 

Esse movimento de mundo real/outro mundo é significativo ao pensarmos 

sobre como a fantasia pode ser espelho da realidade. Assim como as fábulas 

transmitem valores, nossos valores podem ser transformados em fantasia. Oliver 

pode se refugiar em seu mundo de fantasia, mas a realidade também é refúgio 

desse espaço, ambos sendo espaço importante para seu amadurecimento. Ni no 

Kuni é, especialmente, uma história sobe luto, crescimento, infância e 

sentimentos. A maneira como Oliver encontra suas respostas em espaços que ele 

navega são então parte importante para a jornada do jogador/leitor, que ao 

retornar a um lugar de “criança”, pode vivenciar e interpretar os acontecimentos 

por diversos ângulos. 

A leitura de mundo de Freire (1981) então nos remete a essa ideia de ver a 

vida e o que está posto na fábula, na história de Oliver e na nossa própria história 

com um novo olhar. A fábula viaja através do tempo e, assim como água, se 

adapta a forma que lhe cabe, nos encharca e também nos nutre; dentro dos jogos, 

como uma máquina do tempo, somos transportados para um novo mundo onde 

somos os heróis ou magos, leitores e escritores desse novo mundo, que é tão, 

desde sempre, nosso. 

 

Considerações finais 

 

A jornada que começa com a imaginação se reflete na realidade. Através 

do que é leitura, de palavras e mundo, da estrutura e características da fábula e 

sua aproximação com o conto popular, chegamos na sua aproximação também 

cm partes do jogo eletrônico que usa desta forma simples do texto literário para 

reforçar sua magia e sentimento de estarmos em um contexto fantástico e infantil, 

porém não menos importante ou desprovido de seriedade. 

Partimos da hipótese de que se existia uma relação entre os elementos 

narratológicos no jogo com o texto literário, e ao buscar entender o movimento 

entre o jogo e o texto, podemos afirmar que a partir dos elementos do jogo, que 

foram citados, temos a presença indelével do que se pode ser considerado fábulas, 

contos de fadas e outros gêneros e elementos da literatura. Ni no Kuni e suas 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

45 

características fantásticas e estruturais servem como um dos pontos para 

ressaltar a relação entre a literatura e os jogos. Se suas estruturas não são tão 

distantes, é possível reconhecer um no outro. 

A presença do luto e da perda motiva a aventura, é a partir da morte que a 

busca pelo que se perdeu começa, entretanto, a morte como ela é, ainda que num 

universo de fantasia inserido dentre de um mundo ficcional, é irreversível. As 

diversas camadas de realidade não diluem os sentimentos e eventos, a conclusão 

que se chega é que jogos servem como uma espécie de catalisador para eventos e 

emoções que virão a ser experienciados pelos personagens e consequentemente, 

pelo jogador/leitor. 

No mundo dos jogos desse gênero, o jogador/leitor calça os sapatos do 

protagonista da história e toma decisões por ele, fazendo o seu papel de 

representar, e além, de viver o que o personagem está vivenciando; a barreira de 

ser um mero espectador da história do outro se dilui ao se ter controle dos passos, 

e muita das vezes da espada ou varinha mágica do protagonista. Portanto, os 

elementos encontrados nas fábulas em geral são evidentes na fábula dentro do 

jogo, e tais elementos transcendem sua mídia e também aparecem na história do 

jogo em si, fazendo com que o Ni no Kuni e o texto literário sejam estreitamente 

relacionados, podendo servir de ponte entre o leitor e o jogador mutuamente. 

 

Referências 
 

AZEVEDO, Ricardo. Literatura infantil: origens, visões da infância e certos 
traços populares, 1999. Disponível em: http://www.ricardoazevedo.com.br/ . 
Acesso em: 07 jan. 2023. 

AZEVEDO, Ricardo. Literatura juvenil: aspectos dúvidas e contradições, 2001 
Disponível em: http://www.ricardoazevedo.com.br/ . Acesso em: 07 jan. 2023. 

BARTON Matt. Dungeons & desktops, Wellesley, MA, A K Peters, Inc. 2008. 

BOWMAN, Sarah Lynne. The Functions of Role-Playing Games: how 
participants create community, solve problems and explore identity. North 
Carolina: McFarland & Company, Inc., Publishers, 2010. 

COELHO, Nelly N. A Literatura infantil: história, teoria, análise. 3 ed. São 
Paulo: Quíron, 1984. 

COELHO, Nelly N. Panorama histórico da literatura infantil e juvenil. 3ª ed. São 
Paulo: Ática, 1985. 

CHARTIER, Roger. A Aventura do livro: do leitor ao navegador. Tradução 
Reginaldo de Moraes, São Paulo: Impressa oficial de São Paulo; Edunesp, 1998. 

http://www.ricardoazevedo.com.br/
http://www.ricardoazevedo.com.br/


 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

46 

ECO, Humberto. Da Internet a Gutenberg in The Italian Academy for Advanced 
Studies in America (12 de novembro de 1996). Disponível em: 
http://www.inf.ufsc.br/~joao.bosco.mota.alves/InternetPort.html 23 de 
dezembro de 2022 

FREIRE, Paulo. A importância do ato de ler. Editora Cortez, São Paulo, 1981. 

FREUD,  Sigmund.  Luto  e  Melancolia:  (1927  [1915]).  In:  FREUD, 
Sigmund. Sigmund Freud: obras completas volume 12 introdução ao narcisismo, 
ensaios de metapsicologia e outros textos (1914-1916). São Paulo: Schwarcz Ltda, 
2010. p. 98. Tradução de: Paulo César Lima de Souza. 

LEITURA. Dicionário online Michaelis, 25 de julho de 2022. Disponível 
em: https://michaelis.uol.com.br/moderno-portugues/busca/portugues-
brasileiro/leitura/ acesso em 23 de dezembro de 2022. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.inf.ufsc.br/~joao.bosco.mota.alves/InternetPort.html


(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

47 

ANEXOS 

 

Figura 1. Primeira Fábula – The Cowardly Prince and the Lion 

 

Fonte: Captura de Tela da Autora3. 

 

Figura 2: Tomo Mágico (Menu) 

 

Fonte: Captura de Tela da Autora 

                                                 
3 Captura de tela do jogo Ni no Kuni: Wrath of the White Witch produzido por Level-5 
disponível em: https://store.steampowered.com/app/798460/Ni_no_Kuni_Wrath_of 
_the_White_Witch_Remastered/ 

https://store.steampowered.com/app/798460/Ni_no_Kuni_Wrath_of%20_the_White_Witch_Remastered/
https://store.steampowered.com/app/798460/Ni_no_Kuni_Wrath_of%20_the_White_Witch_Remastered/


 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

48 

 

Figura 3: Capítulo 6: Doze Contos Maravilhosos 

 

Fonte: Captura de Tela da Autora 

 

 

Figura 4: Primeiro Conto: O Príncipe Covarde e o Leão 

 

 

Fonte: Captura de Tela da Autora 

 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

49 

Figura 5: Primeiro Conto: O Príncipe Covarde e o Leão; página 1 

 
Fonte: Captura de tela Ni no Kuni: Wrath of the White Witch produzido por Level-5 disponível 
em:  https://store.steampowered.com/app/798460/Ni_no_Kuni_Wrath_of_the_White_Witch_ 

Rem astered/ 

https://store.steampowered.com/app/798460/Ni_no_Kuni_Wrath_of_the_White_Witch_%20Rem%20astered/
https://store.steampowered.com/app/798460/Ni_no_Kuni_Wrath_of_the_White_Witch_%20Rem%20astered/


 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

50 

Figura 6: Primeiro Conto: O Príncipe Covarde e o Leão; página 2 

 

 
Fonte: Captura de tela Ni no Kuni: Wrath of the White Witch produzido por Level-5 disponível 
em: https://store.steampowered.com/app/798460/Ni_no_Kuni_Wrath_of_the_White_Witch_ 

Remastered/ 

https://store.steampowered.com/app/798460/Ni_no_Kuni_Wrath_of_the_White_Witch_%20Remastered/
https://store.steampowered.com/app/798460/Ni_no_Kuni_Wrath_of_the_White_Witch_%20Remastered/


(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

51 

Figura 7: Primeiro Conto: O Príncipe Covarde e o Leão; página 3 

 

Fonte: Captura de tela Ni no Kuni: Wrath of the White Witch produzido por Level-5 disponível 
em: https://store.steampowered.com/app/798460/Ni_no_Kuni_Wrath_of_the_White_Witch_ 

Remastered/ 

https://store.steampowered.com/app/798460/Ni_no_Kuni_Wrath_of_the_White_Witch_%20Remastered/
https://store.steampowered.com/app/798460/Ni_no_Kuni_Wrath_of_the_White_Witch_%20Remastered/


 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

52 

Figura 8: Primeiro Conto: O Príncipe Covarde e o Leão; página 4 

 

 
Fonte: Captura de tela Ni no Kuni: Wrath of the White Witch produzido por Level-5 disponível 
em: https://store.steampowered.com/app/798460/Ni_no_Kuni_Wrath_of_the_White_Witch_ 

Remastered/ 

https://store.steampowered.com/app/798460/Ni_no_Kuni_Wrath_of_the_White_Witch_%20Remastered/
https://store.steampowered.com/app/798460/Ni_no_Kuni_Wrath_of_the_White_Witch_%20Remastered/


(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

53 

Figura 9: Primeiro Conto: O Príncipe Covarde e o Leão; página 5 

 

Fonte: Captura de tela Ni no Kuni: Wrath of the White Witch produzido por Level-5 disponível 
em: https://store.steampowered.com/app/798460/Ni_no_Kuni_Wrath_of_the_White_Witch_ 
Remastered/ 

https://store.steampowered.com/app/798460/Ni_no_Kuni_Wrath_of_the_White_Witch_%20Remastered/
https://store.steampowered.com/app/798460/Ni_no_Kuni_Wrath_of_the_White_Witch_%20Remastered/


 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

54 

Ficção e realidade em Caderno de memórias coloniais 
 

Luiz Henrique de Almeida Fior Del Mondo Pineiro 1 
 

Madalena Vaz Pinto 2 
 
 

Contextualização da obra  

 

A Revolução Democrática, ocorrida em 1974, foi um movimento que 

influenciou os países africanos a buscarem sua independência do colonialismo 

português, em meados dos anos 70. Por meio de muitas batalhas lideradas pelas 

populações originárias, esses combates resultaram não somente na libertação dos 

povos africanos, mas, também, no retorno forçado dos portugueses colonos ao 

seu país de origem. No entanto, em um difícil contexto socioeconômico que se 

instaurou após a Revolução dos Cravos, a metrópole portuguesa acabou não 

sendo o cenário mais otimista e esperançoso para esses “retornados” – como 

assim eram denominados.  

Previamente, o regime ditatorial de Salazar e a conjuntura social e 

econômica de Portugal foram as razões de muitas famílias necessitadas decidirem 

partir para África em busca de maior liberdade e estabilidade financeira, durante 

a expansão do colonialismo português. É nessas circunstâncias que encontramos 

a trajetória de Isabela Figueiredo em Caderno de memórias coloniais. Filha de 

um colonialista português, Isabela vivenciou seu período de infância e início da 

adolescência em Moçambique, de onde teve de se retirar quando a revolução 

aconteceu e a segurança dos portugueses foi colocada em xeque.  

No decorrer desse processo até os dias atuais, houve um crescente número 

de publicações e de interesse do público por narrativas voltadas para a 

experiência dos retornados, seja pelas vidas que tinham em África ou pelas 

dificuldades de reconstrução de uma nova fase da vida em um cenário que os 

rejeitava. Essa rejeição acontecia por conta do seu abandono anterior do país e, 

consequentemente, em muitos casos, por terem obtido melhores condições de 

vida do que aqueles que decidiram ficar. Tal regresso foi visto, também, como 

uma tentativa de tomar os empregos dos portugueses.  Esse interesse do público 

                                                 
1 Graduando do curso de Letras da FFP-Uerj. 
2 Profa. do curso de letras da FFP-Uerj. 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

55 

por essas narrativas demonstra, portanto, um certo desinteresse em 

compreender a faceta deplorável do colonialismo português, que é camuflada e 

atenuada até o presente atual, uma vez que muitos romances publicados 

constroem enredos focando apenas nas narrativas dos retornados, ao passo que 

há apenas uma quantidade escassa, ou quase inexistente, de escritos que, de fato, 

expõem o lado degradante e cruel do processo colonial.  

Nesse contexto, Caderno de memórias coloniais surge como uma oposição 

à tendência vigente, ao relatar suas memórias de infância sobre o colonialismo 

em Moçambique, com incidência na figura do pai - personificação fiel de um 

colonizador racista. Dessa forma, desmascara a narrativa do colonialismo 

inocente que persiste em Portugal, além de apresentar, como a dor e a culpa 

convivem na personagem-autora, que carrega consigo ao amar e ser filha de um 

personagem contraditório. Contudo, questões como sentimento e grau de 

parentesco aparentam não interferir em sua denúncia, uma vez que ela não 

atenua a responsabilidade e a culpa de seu pai em todo o processo colonial. De 

fato, a ambivalência que permeia as páginas do livro, entre o amor pelo seu pai e 

o ódio pelo que ele representa, é o que torna esse relato tão chocante, único e 

necessário.  

Segundo Tania Macedo, há em Portugal o “fenômeno editorial de 

romances de retornados” (Macedo, 2020, p. 116), tal a quantidade de narrativas 

literárias com ênfase no protagonismo dos retornados, que conquistou o interesse 

dos leitores e da crítica portuguesa. Dessa forma, não é surpresa que Caderno de 

memórias coloniais não tenha tido o mesmo sucesso em decorrência de expor o 

oposto do que a grande parte do público gostaria e ainda deseja consumir: 

narrativas que acobertam a exploração dos negros e destacam apenas o 

sofrimento dos retornados. Boaventura de Souza Santos afirma que a 

descolonização da história do colonialismo, por parte dos portugueses 

descendentes dos colonizadores históricos, é uma das tarefas fundamentais para 

romper com a farsa existente no território europeu de que o colonialismo existiu 

apenas de uma forma branda. Segundo o autor, “A exaltação do passado contém 

sempre a exaltante promessa do futuro, e vice-versa. Em ambos os casos, a 

celebração reproduz a história dos vencedores contada pelos vencedores” 

(Santos, 2022, p. 3). Nesse viés, a construção de um futuro mais equitativo 

depende do desmascaramento do que se pensa no presente acerca do passado, 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

56 

nesse caso, a persistência do colonialismo sob novas formas internas e estruturas 

sociais. É nesse movimento decolonial que o livro de Isabela parece se inserir. Por 

se tratar de uma herdeira legítima de um colonizador, ela faz parte da geração 

silenciada apontada por Santos, com a diferença, porém, de ter o compromisso 

de expor a verdade, isto é, a exploração que a população negra sofreu, por mais 

cruel que seu relato possa soar.  

Trata-se de um testemunho, portanto, põe em palavras memórias de sua 

infância e percepções de quando ainda não possuía linguagem, que foram sendo 

elaboradas em seguida já na idade adulta. A narrativa, em primeira pessoa, é 

construída de modo não linear, composta por fragmentos de memórias, porém, 

sem deixar de manter a atenção ao trabalho literário.  

 

A literatura do testemunho 
 
 

A literatura do testemunho, em síntese, possui um fator primordial que 

interliga as produções literárias desse “gênero”: a abordagem de um trauma 

vivenciado por indivíduos em situações extremas. De acordo com Kelvin Falcão 

Klein, “o testemunho na literatura evoca, além do ficcional, o histórico, que 

remete ao contexto localizado no tempo e no espaço de onde emerge o trauma, a 

violência que o gerou” (Klein, 2010, p. 321). Sob esse viés, a literatura do 

testemunho demanda, também, a necessidade de contextualização histórica, 

motivadora do acontecimento que gerou esse trauma. A partir disso, é possível 

enquadrar Caderno de memórias coloniais nessa forma literária, uma vez que 

Isabela aborda o trauma vivenciado durante o colonialismo português em 

Moçambique. Seu livro, no entanto, acaba se tornando singular por apresentar 

tanto as lembranças de uma criança branca e inocente quanto por essas memórias 

remeterem a um período histórico delicado e pouco abordado, traçando pelo 

relato testemunhal um caminho diferente de outros autores nesse gênero que 

costumeiramente abordaram questões não relacionadas ao colonialismo. 

No entanto, essa categoria literária não se restringe a esses dois fatores. 

Um outro aspecto de suma importância é a relação direta da testemunha com o 

teor do testemunho. Há em latim, dois termos para representar a testemunha: 

testis e superstes, sendo testis relacionado àquele que se coloca como terceiro 

numa situação de dissenso e superstes relativo ao sujeito que de fato a vivenciou 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

57 

(Agamben apud Klein, 2010, p.323). Isabela, desta forma, se insere nessa 

segunda categoria, visto ter experimentado de perto o conflito com o pai e o 

sofrimento da população africana. Poderia se pensar que o fato de se tratar de 

uma mulher branca não lhe conferiria autoridade para tratar de um tema como o 

racismo; no entanto, não é necessariamente o objetivo central de seu relato se 

posicionar como vítima, mas sim apresentar uma visão crítica e interior sobre o 

colonialismo português e revelar a tirania cruel desse momento histórico ainda 

romantizado ou evitado por parte da população de seu país de origem.  

De acordo com o historiador Jacques Le Goff, “A memória, onde cresce a 

história, que por sua vez a alimenta, procura salvar o passado para servir o 

presente e o futuro. Devemos trabalhar de forma que a memória coletiva sirva 

para libertação e não para a servidão dos homens” (Le Goff apud Klein, 1994, p. 

477). Desse modo, o testemunho visa a recuperação e reparação do passado 

através da memória, a fim de propor uma reflexão no presente e, dessa forma, 

criar outras possiblidades de futuro. O livro de Isabela propõe essa tarefa, e a 

forma encontrada pela autora consiste em resgatar fragmentos de memória 

individuais que se opõem às narrativas estabelecidas sobre o Colonialismo. Como 

o silêncio e a memória controversa permeiam a geração dos filhos da Guerra 

Colonial que não tiveram acesso a esses eventos mas cresceram com essas 

narrativas inocentes (Santos, 2022), o testemunho de Isabela acaba adquirindo 

uma maior dimensão que fala por todo um grupo social, refletindo angústias e 

sentimentos ambíguos quanto aos seus antepassados, mas também sobre o 

verdadeiro processo colonial. Há em sua escrita, portanto, um esvaziamento do 

“eu” nesse cenário de crise coletiva, que se dissolve em toda essa geração de 

retornados aparentemente silenciada até então.  Como ela mesma afirma no 

posfácio do livro, “Não me façam perguntas. Leiam-me apenas. Do que saiu 

recende um retrato brutal sobre o colonialismo. Era o que estava à minha volta. 

Eu não conseguiria narrar a minha infância sem a encaixar nesse décor que tudo 

dominava” (Figueiredo, 2018, p. 177). 

Além disso, vale destacar que na literatura do testemunho a experiência é 

condição necessária para legitimar quem escreve, atribuir veracidade ao 

testemunho e afastá-lo de um pacto unicamente ficcional. Tal fato, todavia, acaba 

sendo ignorado e narrativas sobre traumas relacionados a eventos históricos são 

classificadas erroneamente como literatura de testemunho. De maneira similar a 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

58 

Isabela Figueiredo, Dulce Maria Cardoso, autora portuguesa também retornada 

de Luanda, Angola, durante a infância no decorrer do período colonial, escreveu 

o romance, O retorno, sobre a experiência dos retornados. Escrito em primeira 

pessoa, a autora opta pela alterização da experiência, nesse caso construindo um 

personagem masculino adolescente que lida com os problemas relacionados ao 

retorno à metrópole portuguesa durante o período de descolonização dos países 

africanos. Pode-se dizer que a vivência da autora lhe confere propriedade para 

conhecer os problemas enfrentados pelo personagem e, assim, narrá-los por meio 

de uma satisfatória verossimilhança. No entanto, o livro não deve ser definido 

como literatura do testemunho, uma vez que foi opção da autora não assumir o 

protagonismo da experiência, mantendo a distância entre narrador e autor. 

Isabela Figueiredo, por outro lado, tomou a decisão de narrar “em direto”, não 

havendo a dissociação entre ela, narrador e personagem, categorizando seu relato 

como, de fato, um testemunho legítimo.   

Kevin Falcão Klein chama a atenção para o fato de a literatura do 

testemunho colocar problemas à teoria literária. Em meados do século XX, 

Michel Foucault e Roland Barthes reagiram à tendência dominante na crítica 

literária de sua época, inspirada pelo biografismo e positivismo e apoiada na 

figura do autor com elemento primordial para a compreensão da obra. 

Retomando as considerações de Roland Barthes, “a escrita é destruição de toda a 

voz, de toda a origem... a voz perde a sua origem, o autor entra na sua própria 

morte, a escrita começa” (Barthes, 2004, p. 1). Segundo este autor, o texto 

literário deve ser lido livre da figura tutelar do autor que, nesse sentido deve 

“morrer,” para que nasça, subsequentemente, a figura do leitor. O autor carrega 

consigo um passado anterior à escrita do texto, mas, na leitura literária, o texto 

se torna independente do contexto que o antecedeu, de modo a não existir “outro 

tempo para além do da enunciação”, e todo o texto ser “escrito eternamente aqui 

e agora” (Barthes, 2004, p. 3). Dessa forma, a leitura se torna uma reinvenção 

criativa singular por parte de cada leitor, transformando a literatura em uma arte 

eterna e influente por ultrapassar barreiras culturais e históricas do contexto em 

que foi criada. Michel Foucault, por outro lado, defende a constituição do autor 

por meio da escrita, definindo a autoria não como um elemento pré-existente ao 

texto, mas sim constituída através dele. A escrita assume, assim, um aspecto 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

59 

performático de constituição do sujeito, sem a necessidade de uma autoria 

individual reconhecida antecipadamente.  

Na literatura do testemunho, todavia, parece ocorrer o oposto, uma vez 

que, quem narra, possui direta relação com os fatos descritos: “O testemunho, 

para afirmar sua diferença, parece estar atrelado a um sujeito que fala daquilo 

que viveu, daquilo que experimentou” (Klein, 2010 p. 6). Portanto, ao invés de 

morte, há um renascimento do autor como um componente primordial para a 

legitimação da obra, uma vez que as intenções por detrás das palavras são 

explícitas e relevantes.  Assim, o autor assume caráter central na narrativa, o que 

acaba colocando problemas à teoria literária assente na distinção entre 

personagem, autor e narrador.  

 

Caderno de memórias coloniais e a literariedade  
 
 

A partir do que dissemos anteriormente, nossa proposta é inserir Caderno 

de memórias coloniais na categoria da literatura testemunhal. Tal “gênero”, 

como afirmado, assenta em uma forte relação entre literatura e vivência, 

deslocando-se, deste modo, do entendimento da literatura unicamente como 

ficção, embora não a negue completamente. De fato, é possível verificar a 

existência de um trabalho literário no Caderno de Isabela Figueiredo, a começar 

pela forma fragmentada dada ao texto.  

Inicialmente, em 2005, a autora foi reconstruindo e expondo suas 

memórias por meio de pequenos relatos (posts) publicados no blog “Mundo 

Perfeito”, hoje “Novo Mundo”. Essa escrita, narrada em primeira pessoa em tom 

íntimo mais ou confessional, já se configurava como narrativa-ensaio das 

experiências vividas pela autora durante a infância e adolescência. Segundo Ana 

Luísa Amaral, tais fragmentos do blog podem ser classificados como 

“apontamentos de blogue, notas soltas…” (Amaral, 2010, p. 187) que, na 

transposição para os capítulos do livro, não perderam o caráter subjetivo e 

fragmentado e inacabado.   

 

O Caderno de memórias coloniais nunca estará acabado em mim. 
A minha memória tem um caráter fragmentado, muito sensível 
aos eventos do cotidiano. Há sempre alguma história que me vem 
à cabeça e que lamento não ter incluído na narrativa. Continuo a 
escrevê-lo, oportunisticamente, em tudo o que faço, com 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

60 

diferentes títulos ... A minha vida e o Caderno confundem-se 
(Figueiredo, 2018, p. 177). 
 
 

É a própria autora, portanto, quem descreve o trabalho posterior de elaboração 

da forma escrita a partir da memória fragmentada, configurando um trabalho 

literário e um processo de rememoração não terminado com a publicação do 

Caderno. Até mesmo as descrições de espaços físicos, verificáveis geográfica e 

historicamente, estão impregnadas de subjetividade, pois a escrita, mesmo a 

fundada na memória, nunca se concebe de maneira objetiva e neutra. Há sempre 

a mediação da perspectiva singular do sujeito que escreve, presente mesmo em 

se tratando de textos com objetivos científicos, como no caso da história. É o que 

observa George Duby no ensaio O historiador, hoje, ao observar como a escrita 

da história é naturalmente influenciada pela ideologia de quem a escreve. 

Segundo ele, a história é forjada ao recorrer “a um certo número de informações 

concretas”, porém, “utilizamos esse material[...] tendo plena consciência de que 

jamais chegaremos a uma verdade objectiva” (Duby, 1994, p. 11). Caderno de 

Memórias Coloniais não é história, mas o contexto histórico nele referido foi 

reconstruído a partir do olhar subjetivo da autora.  

Como dito anteriormente, o ato de escrever já se configura como 

deslocamento frente ao real e uma prática não espontânea, uma vez que consiste 

em transmitir, pela linguagem, uma realidade exterior a ela.  Segundo Foucault,  

 

(...) por mais que se diga o que se vê, o que se vê não se aloja 
jamais no que se diz, e por mais que se faça ver o que se está 
dizendo por imagens, metáforas, comparações, o lugar onde 
essas resplandecem não é aquele que os olhos descortinam, mas 
aquele que as sucessões da sintaxe definem (Foucault, 1999, 
p.25). 
 

Dessa forma, escrever implica um afastamento da vivência, visto ser impossível 

transcrever sentimentos e experiências em palavras com plena exatidão. No caso 

do Caderno, na passagem do blogue para o livro, os fragmentos foram elaborados 

e selecionados previamente pela autora.  

A memória, por sua vez, se torna o principal elemento caracterizador de 

uma literariedade na obra. Por ser tratar de passagens de seu passado, o livro é 

dividido entre capítulos curtos e sem linearidade no espaço temporal. Além disso, 

há também o anacronismo da memória, já que se torna uma tarefa impossível 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

61 

obter acesso a ela em sua total plenitude. No prefácio do livro, a autora afirma 

que “é também mais fácil construir o que aceitamos recordar. Essa narrativa 

torna-se a realidade, a única em que acreditamos e defendemos” (Figueiredo, 

2018, p. 8). Dessa forma, entende-se que tais lembranças estão carregadas de 

uma subjetividade preenchida pelos ideais da autora no tempo presente.  

De maneira semelhante, as fotografias inseridas no livro se tornam 

também um elemento central para constituir sua literariedade, uma vez que sua 

seleção não é arbitrária. Por mais que sejam dotadas de uma materialidade 

objetiva, elas se transformam, como afirma Silvio Renato Jorge, em “agentes de 

ficcionalização” através da expectativa criada no leitor (Jorge, 2015, p. 62). As 

fotografias, dessa forma, ultrapassam sua função documental e alcançam uma 

dimensão narrativa própria, destacando elementos que até então poderiam estar 

implícitos no texto verbal. São, portanto, repletas de subjetividade, desde o 

momento de seu registro, através da câmera posicionada pelo fotógrafo, passando 

pelo conteúdo e posterior seleção da autora.  

Uma das fotografias, aquela que registra o momento em que Isabela está 

sendo fotografada por seu pai (Figueiredo, 2009, p. 50), exemplifica os 

sentimentos contraditórios em relação a seu pai. Ainda segundo Renato Jorge, a 

presença desse registro, já na metade da narrativa, em que o corpo se apresenta 

centralizado, revela um luto ainda não superado pela autora, além das 

dificuldades de conciliar sentimentos como raiva e saudade. A fotografia auxilia 

na interpretação dessa ambivalência pelo leitor, uma vez que a denúncia do 

colonialista opressor por meio das palavras entra em confronto com a figura do 

pai dedicado a sua filha e que ela nunca deixou de amar. Tal confronto está 

presente ao longo de toda a narrativa e, segunda palavras da autora, foi um dos 

motivos da escrita do Caderno,  

 

O meu pai é o princípio de tudo. Foi aquele que mais amei e odiei. 
Aquele que melhor me serviu como modelo e de quem mais me 
quis me distinguir. Talvez por ter sido filha única, talvez por ter 
brincado com o meu pai muito mais do que com outras crianças, 
talvez por tê-lo escutado e admirado como se escuta e admira um 
deus, a importância do meu pai na minha vida assumiu 
proporções gigantescas que não desapareceram com sua morte. 
O seu corpo desapareceu e eu fiquei a contas com a sua memória. 
Foi difícil, porque podemos pedir contas a uma pessoa, mas não 
a sua memória. E a certa altura do meu percurso tinha mesmo 
contas a pedir-lhe. Já era uma adulta e tinha o direito a exigir 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

62 

dele ações e discursos que se coadunassem com os valores que 
me tinha transmitido. Eram bons valores cristãos. Por isso não 
lhe perdoava ter sido um racista e continuar a sê-lo depois da 
época colonial (Figueiredo, 2009, p. 130-131). 
 

As fotografias também reforçam as palavras do texto e intensificam 

reflexões. Por exemplo: no capítulo anterior à imagem em que Isabela aparece 

com um animal de estimação ao colo, o texto faz referência ao abandono dos 

animais e à impossibilidade de transportá-los durante o conflito que se seguiu à 

revolução: “De todos os morticínios daqueles dias, o que mais me tocou foi o dos 

animais domésticos. Por serem os únicos inocentes em tão complexo jogo de 

poder” (Figueiredo, 2018, p. 104). A imagem funciona neste caso, tanto para 

reforçar a empatia entre a criança da imagem e as palavras do texto, quanto para 

estabelecer uma relação tensa entre a inocência de uma criança e o contexto de 

guerra que ela se encontra inserida. A seleção de fotografias, como se vê, não é 

um ato arbitrário e confirma a prévia elaboração literária do livro.   

Caderno de Memórias Coloniais se configura como um texto literário 

construído a partir das vivencias da sua autora. A imaginação, parte constitutiva 

do trabalho literário, não põe em causa a legitimidade de seu do que é 

testemunhado: “mas o livro também ficciona para dizer a verdade, esse outro 

grande paradoxo da literatura. Pode esperar-se que os fatos relatados 

correspondam ao que foi testemunhado, vivido e sentido, não que sejam um 

relato literal isento de trabalho literário” (Figueiredo, 2028, p. 10). O Caderno 

cumpre, com êxito, o propósito de transmitir uma perspectiva única e potente 

acerca do colonialismo português e suas consequências, ao assumir com 

responsabilidade ética uma voz que, metonimicamente, fala por toda uma 

geração de retornados. Por fim, trata-se de um relato que expõe os sentimentos 

contraditórios da autora em relação ao pai, caracterizando-se, também, como um 

“acerto de contas”.  

 
Referências 

 

AGAMBEN, Giorgio. O que resta de Auschwitz. Trad. Selvino J. Assmann. São 
Paulo: Boitempo, 2008. 

AMARAL, Ana Luísa. Recensão crítica a 'Caderno de Memórias Coloniais', [de 
Isabela Figueiredo] / Ana Luísa Amaral. Colóquio/Letras n.º 175, Set. 2010, p. 
187-190. 

https://coloquio.gulbenkian.pt/cat/sirius.exe/do?author&author=AMARAL,%20ANA%20LUISA
https://coloquio.gulbenkian.pt/cat/sirius.exe/getrec?id=PT.FCG.RCL.BIB.9060.01&_template=reviewedRecord
https://coloquio.gulbenkian.pt/cat/sirius.exe/getrec?id=PT.FCG.RCL.BIB.9060.01&_template=reviewedRecord
https://coloquio.gulbenkian.pt/cat/sirius.exe/do?issue&n=175


(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

63 

BARTHES, Roland. A morte do autor. In: O rumor da língua. Trad. Mario 
Laranjeira. São Paulo: Martins Fontes, 2004. 

DUBY, Georges. O historiador, hoje. In: DUBY, Geoges et al, (org.). História e 
Nova História. Lisboa: Teorema, 1994. p.7-21. 

FIGUEIREDO, Isabela. Caderno de memórias coloniais. Coimbra: Editora 
Angelus Novus, 2009. 

FIGUEIREDO, Isabela. Caderno de memórias coloniais. São Paulo: Todavia, 
2018. 

FIGUEIREDO, Isabela. Isto é a sério: uma conversa com Isabela Figueiredo. 
Entrevista concedida à editora Angelus Novus, Coimbra, 3 dez. 2009.  

FOUCAULT, Michel. As palavras e as coisas: uma arqueologia das ciências 
humanas. Trad. Salma Tannus Muchail. 8ª Ed. São Paulo: Martins Fontes, 1999.  

JORGE, Silvio Renato. As fotografias de um caderno: passeio pelas memórias 
coloniais de Isabela Figueiredo. Metamorfoses. Revista de Estudos Literários 
Luso-Afro-Brasileiros, v.13, n.2, p.54-64, 2015. 

KLEIN, Kelvin Falcão. O testemunho e a literatura. Porto Alegre: Letrônica, 
2010, p 320-330.  

MACÊDO, Tania. O Romance Português de Retornados: a viagem de retorno ao 
Império colonial português.  Mulemba. Rio de Janeiro. Volume 12. Número 22. 
Jan/Jun 2020. 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Descolonizar: abrindo a história do presente. 
Belo Horizonte, MG: Autêntica Editora; São Paulo: Boitempo, 2022. 

 

 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

64 

O desejo é a natureza: vulnerabilidade e o mito da infância 
inocente em República Luminosa, de Andrés Barba 

 

Thayná Faria1 

João Barreto da Fonseca2  

 

Os monstros são os outros 

 

A proposta da constituição de uma república parece compreender a 

relação entre valores e privilégios que culminam em decisões políticas. A vida 

pode ser reconhecida e protegida à medida que se aproxima do que se pactuou 

como humano, coletivamente. Este texto pretende analisar o romance República 

luminosa, de Andrés Barba, a partir da sugestão de seu próprio título, que nos fez 

trazer o exemplo mais distante: A República, de Platão. Convocamos também o 

pensamento da filósofa Judith Butler (2021), para quem os processos de 

vulnerabilização são consolidados a partir de minorizações e preconceitos 

estabelecidos na linguagem, cujo intuito é gerar instabilidade nas relações sociais. 

Embora este não seja um estudo comparativo, evocamos outras obras referentes 

à infância a título de ilustração e para conferir certa densidade ao tema tratado.  

Em República Luminosa, crianças perambulam e esmolam por uma 

cidade tropical fictícia chamada San Cristóbal, que, provavelmente, teria sido 

criada a partir de cidades existentes, territórios da imaginação do escritor 

espanhol Andrés Barba, baseados em suas visitas aos países do Caribe e da 

América do Sul. As crianças, na trama, destoam da ideia de inocência associada a 

essa etapa da vida: elas praticam furtos, crimes e preferem o abandono do lar – 

sobre o qual recai a hierarquização e o reconhecimento da dignidade de certas 

vidas, devido à ideia de conforto, instabilidade e segurança que, embora muito 

                                                 
1 Thayná Faria é doutoranda em Comunicação pelo PPGCOM/UFMG, na linha Comunicação, 
Territorialidades e Vulnerabilidades; Mestra em Teoria Literária e Crítica da Cultura pelo 
PROMEL/UFSJ; Graduada em Comunicação Social – Jornalismo pela UFSJ.  
E-mail: farthay@gmail.com; Orcid: https://orcid.org/0009-0003-3563-4193 . 
2 João Barreto da Fonseca é jornalista, professor, mestre em Estudos Literários pela UFES e 
doutor em Comunicação e Cultura, na linha de Tecnologias e Estéticas pela UFRJ. Atualmente é 
professor da Universidade Federal de São João del Rei (UFSJ), nos cursos de graduação em 
Comunicação Social, habilitação Jornalismo, e de Mestrado em Letras. E-
mail:jombarreto@gmail.com; Orcid: https://orcid.org/0000-0003-0425-7666 . 

mailto:farthay@gmail.com
https://orcid.org/0009-0003-3563-4193
mailto:jombarreto@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-0425-7666


(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

65 

frágil, povoa o imaginário e estimula discursos e políticas públicas – e os perigos 

da rua com toda a vulnerabilidade. Elas aparecem de dia e desaparecem à noite, 

como numa história de terror. Esse desconhecimento dá margem a especulações 

sombrias que afastam ainda mais aqueles seres do mito da infância inocente. 

Barba (2008, p. 69) argumenta que “o homem sistematicamente humanizou tudo 

aquilo que não podia compreender, dos planetas aos átomos”.  A frase, de certa 

forma, parece um contrassenso dentro da trama, uma vez que as crianças são 

vistas como bichos e, não raramente, são classificadas com nomes de animais, no 

sentido de ressaltar um comportamento muito mais ligado à animalidade, como 

se, apesar de tudo, sobrevivessem nelas um tipo de instinto, por evitarem 

acompanhar e conviver com o ritmo da cultura.  

A selva como esconderijo, a etnia a qual as crianças pertencem (e da qual 

se tem pouca informação com base na leitura do livro), a presença de rios, o clima 

tropical, as instituições sociais precárias e corruptas são como um palco selvagem 

onde tudo acontece à deriva da razão que, quando usada em algum tipo de 

programa de aproximação com as crianças, não soa como um método eficaz. Os 

personagens estão totalmente na escuridão. Nesse chão incerto são desenvolvidas 

as ações que o leitor entrevê, sem um tipo de estrutura para se situar. 

Barba apresenta dados históricos de situações em que seres humanos 

foram acolhidos por lobos, cães, pumas e macacos, na Índia, em Uganda e no 

Chile. Nesses casos, o afastamento do convívio humano produziu um outro tipo 

de ser, distante, em pensamento, daqueles que participam das instituições 

sociais, ainda que geneticamente muito próximo do humano. No universo fictício 

de San Cristóbal, Barba (p. 69), em sua república, na qual não se despreza o papel 

da natureza, muito menos suas combinações com a cultura,  assenta sua ideia 

nem utópica nem distópica: “foi ali, nessa perda de gravidade e simplicidade com 

que a criança e o animal se reconhecem, que certamente as 32 tiveram com a 

selva, um diálogo para o qual, cabe acrescentar, não fomos convidados”. Apesar 

do cenário distópico, marcado pelo conflito entre os cidadãos de uma pequena 

cidade e pelas crianças que surgem e desaparecem, as informações oferecidas são 

escassas. Sobre esse universo infantil, é possível saber que as aparições dos 

menores são sempre conflituosas, mas nada se revela sobre sua organização. Seus 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

66 

crimes parecem diversão de crianças, ou contêm algum ardil típico de 

planejamento que tornam eficientes organizações criminosas. 

Em certos momentos, as crianças que vivem em lares tradicionais 

aproximam o ouvido da terra para tentar captar os sinais das outras 32, como se 

estas formassem uma espécie distinta – ainda parte da república, mas apartada 

dela por um modo de existir quase como se fossem bichos. As 32, por sua vez, 

habitam como que em cercadinhos ou gaiolas, não porque estejam fisicamente 

presas, mas talvez porque tenham sua existência aprisionada em outro lugar, o 

do “outro” radical. Nesse processo, instauram-se formas de comunicação paralela 

que desestabilizam fronteiras como as do humano e não humano.  

Cabe lembrar que a República de Platão inspirou modelos de cidades e 

distribuição de bens e benefícios, com sua ideia de justiça e harmonia baseadas 

em exclusões e classificações de tipos humanos. O paraíso terreno e o seu oposto 

são compreendidos aqui como construção social, tendo em vista que a 

administração da coisa pública considera a precarização um recurso material e 

simbólico. Andrés Barba faz um tipo de atualização de utopias e distopias, sem 

mostrar, necessariamente, formas de crença em qualquer que seja a organização.  

A precariedade na infância é entendida como uma condição da vida, 

devido às necessidades de cuidado dessa fase e à ausência de autonomia. Embora 

não se trate de um estudo comparativo, vale ressaltar que Barba apresenta 

alternativas e nuances em relação a histórias já consagradas como Capitães da 

Areia, de Jorge Amado (2009), em que o abandono é resultante de uma 

organização social com um conceito de cidadania baseada na exclusão econômica, 

e O Senhor das Moscas,  de William Golding (2021), em que entra em questão a 

natureza do mal, sua constituição e a linha tênue entre civilização e barbárie, 

decorrentes das formas possíveis de combinação do humano. Golding parece 

expor um paradoxo da organização social: os grupos e clãs, ao mesmo tempo em 

que criam normas para garantir segurança e conforto, entram em choque com 

outros grupos, reconhecendo apenas as próprias regras e desprezando as alheias. 

Esse movimento limita a possibilidade de uma empatia mais ampla, capaz de 

sustentar a solidariedade em momentos sombrios. Além disso, os grupos que 

privilegiam a diversão e o prazer tendem a ser hostilizados por aqueles que se 

veem como mais organizados e devotados ao regramento. 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

67 

Na própria identidade não haveria uma agressividade pressuposta diante 

da ideia de pertencimento como distinção e, portanto, supremacia? “Precisamos 

ter regras e obedecer a elas. Afinal, não somos selvagens. Somos ingleses e os 

ingleses são melhores em tudo. Logo, precisamos fazer as coisas certas” (Golding, 

14, 2021, p. 149). Sócrates, no livro IV, apresenta um painel sobre a justiça e seus 

contrários. Para ele, ainda que houvesse diferenças entre clãs, grupos e povos, 

prevalecia a ideia de que existiria uma noção universal do que é justo. Trata-se de 

uma aposta na possibilidade de um princípio comum, capaz de atravessar as 

particularidades sociais e culturais. 

Nesta discussão, inscreve-se também o debate em torno da diferença. 

Grupos e indivíduos produzem desejos distintos e, inevitavelmente, colocam-se 

em divergência. O ponto crítico surge quando essa divergência, em vez de ser 

reconhecida como parte da pluralidade da vida social, é convertida em 

adversidade, instaurando relações de oposição e exclusão. Para Spinoza (2009), 

todos os afetos estão relacionados com o desejo, que discrepa de um indivíduo 

para outro. “Todos os nossos esforços e todos nossos desejos seguem-se da 

necessidade de nossa natureza, de modo que podem ser compreendidos, 

exclusivamente, por meio dela…” (Spinoza, 2009, p. 351). 

Barba (2008, p. 9) inicia seu projeto pelo fim, o confronto entre visões e 

vivências distintas: “Quando me perguntam das 32 crianças que perderam a vida 

em San Cristóbal, minha resposta varia conforme a idade do interlocutor”.  Não 

se trata aqui de dar um spoiler, essa palavra da moda, sobre o desfecho da 

narrativa. Afinal, esse tipo de final já se repete cotidianamente em qualquer 

cidade brasileira e, de maneira ainda mais brutal, na Faixa de Gaza. 

Em República Luminosa, as crianças fumam, praticam furtos, agridem 

pessoas nas ruas e se recusam a viver em casas. O grande mistério é onde se 

escondem: a primeira suspeita é a floresta tropical, onde se refugiam à noite e 

saem ao nascer do dia. Outro enigma: por que decidem viver fora de casa, longe 

das famílias?  Há, de certa forma, uma negação do que seria o conceito 

contemporâneo de família e suas variações, embora não haja uma proposta de 

edificar algo para se pôr no lugar: “O mundo está cheio de famílias descontentes 

com traços idênticos e de famílias felizes cobertas de remendos” (Barba, 2008, p. 

24).  A família, como sustentáculo de organizações sociais – devido à ideia de 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

68 

conforto de laços afetivos e da segurança de algo batizado como lar –, apresenta-

se como um motivo de decadência. As crianças, assim, passam a ser número e 

alguns desses números, bandos e gangues. 

O auge da trama de Barba se concentra no assalto do Dakota 

Supermercado. O que parecia uma brincadeira infantil, magistralmente 

visualizada a partir da descrição do escritor, algo como um surto de alegria, 

descamba para uma possessão de euforia, um tipo de levante contra a organização 

do mundo adulto. No entanto, os castigos revelam, não raramente, uma profunda 

disparidade de poder: resultam na morte, em suma, em verdadeira carnificina: 

“Algo menos fácil de contabilizar do que as vítimas, e infinitamente mais palpável 

e garantido, um sentimento parecido com o de espanto: a convicção de que aquilo 

não passava de um primeiro passo de um processo irreversível” (Barba, 2008, p. 

63). A vulnerabilidade tem suas etapas de duração, pressupondo uma narrativa, 

um percurso de certa forma previsível: “Um ano depois, 32 cadáveres em um 

campo desportivo” (Barba, 2008, p. 59).  

Assim, a vulnerabilidade pode ser compreendida também como uma 

espécie de passagem, tal como explorado em outro estudo sobre pessoas em 

situação de rua. No romance Quarenta dias, de Maria Valéria Rezende, essa ideia 

se encarna na trajetória de uma senhora que passa a viver nas ruas como forma 

de escapar de um script de vida que não foi escrito por ela. Entre as aproximações 

possíveis entre os dois romances, embora a personagem de Valéria vivencie um 

processo individual, torna-se evidente que a moradia produz uma hierarquia 

entre os seres, pois sua precariedade ou mesmo inexistência agrupa indivíduos 

periferizados, tais como pobres, desempregados e refugiados, que não estariam 

em condições de gerir seus próprios interesses. “Porque elas não têm uma casa. 

Nem comida. Nem cama… dormem com os olhos abertos para não sentirem 

medo” (Rezende, 2014, p. 77). 

Para Butler, a vulnerabilidade é uma condição constitutiva da vida. A 

vulneração, no entanto, corresponde a uma ação e projeção inscrita por meio de 

recursos sociais e linguísticos, que sustenta práticas necropolíticas, como observa 

Kottow (2003). A suscetibilidade deixa de ser apenas uma possibilidade abstrata 

e passa a se materializar no mundo real. A palavra república tem sido evocada 

desde Platão, na história da humanidade, como uma forma de proteção e 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

69 

organização. É aí que reside a genialidade do título do romance de Andrés Barba. 

Qual seria, afinal, a república das crianças retratadas na obra? Uma vez 

encontradas, elas sugerem não apenas um outro tipo de morada, mas também 

uma proposta alternativa de vida, iluminada por vidros, dentro de um esgoto, 

onde a luz, em combinação com os objetos, produz uma espécie de pintura 

rupestre e confere a possibilidade de se pensar em um outro tipo de república: “O 

prazer estava contido naquela estrutura luminosa como a gema dentro de um 

ovo” (Barba, 2008, p. 146).  Sobre o mistério, se produziram reportagens, 

documentários e matérias jornalísticas, mas ainda assim algo permanecia 

selvagem, primitivo, escapando à completa compreensão: “...deu a entender 

também que o projeto daquela catedral de luz foi totalmente democrático. Não 

havia um cérebro na sombra, era mais um amor neutro e coletivo ao jogo, um 

prazer” (Barba, 2008, p. 143). 

A obra de Barba relativiza, em ambiente tenso, a ideia de infância 

marginalizada. A margem soa como uma alternativa a uma organização social 

automaticamente apática e viciosamente sem prazer. Barba constrói um 

ambiente denso, em que a infância marginalizada é tratada como “o outro” social. 

O outro para Butler seria um problema ainda maior. Citando Adriana Cavarero, 

a filósofa afirma que “não estamos conectados uns aos outros por sermos 

racionais, mas porque estamos expostos uns aos outros, necessitados de 

reconhecimento onde os lugares de reconhecer e ser reconhecido não são 

intercambiáveis”3 (Butler, 2009, p. 77).  

As crianças, em Andrés Barba não recebem cuidado e, embora não sejam 

afastadas (elas se afastam), são estigmatizadas. E, ao mesmo tempo, o impacto 

da sua minoração permanece obscuro, pois são evidentes apenas suas atividades 

delituosas. Para Hartman (2022, p. 71), “O estigma não é um atributo, é uma 

relação; uma pessoa é normal em contraposição a uma outra pessoa que não é”. 

Esse estigma, portanto, não surge apenas das ações observáveis, mas das relações 

sociais que as cercam, das expectativas e normas que as crianças transgridem ao 

se colocarem fora da ordem instituída. A própria visibilidade de seus atos 

                                                 
3  No idioma original: “No estamos conectados unos a outros por ser seres racionales, sino más 
bien porque estamos expuestos unos a outros, necessitados de um reconocimiento donde los 
lugares reconocer-ser reconocido no son intercambiables” (Tradução nossa). 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

70 

delituosos funciona como um marcador de diferença, que as posiciona à margem, 

em relação à sociedade que as observa, as julga e, de muitas formas, negligencia. 

Nesse sentido, o que se evidencia não é apenas a vulnerabilidade material ou 

física, mas a produção simbólica desta condição que opera sobre esses sujeitos. 

O Estado, representado de forma distante e autoritária, age mais para 

proteger a ordem social e a si próprio do que para proteger as vidas em risco. 

Barba propõe ainda um problema a mais: o Estado não sabe absolutamente nada 

sobre essas crianças, que produzem sua própria visibilidade a partir de seus 

crimes. Essa construção narrativa permite observar como as violências simbólica 

e física se entrelaçam, e como políticas públicas podem operar não para reduzir a 

precariedade, mas para reproduzi-la. Trata-se de uma tecnologia, na apropriação 

de Foucault por Mbembe: “Na economia do biopoder, a função do racismo é 

regular a distribuição da morte e tornar possíveis as funções assassinas do 

Estado" (Mbembe, 2018, p. 18). Logo, essa distância não é neutra, ela revela uma 

lógica de funcionamento que prioriza a manutenção de todo um sistema de 

desigualdades sobre o cuidado efetivo – papel essencial do Estado – com os 

sujeitos, especialmente com os mais vulneráveis. Ao permanecer alheio, o poder 

público não apenas ignora as necessidades básicas, mas também legitima o 

espaço da indiferença. É nesse vácuo que se insere a dinâmica da visibilidade que 

Barba explora em sua narrativa. 

A obra de Barba se constrói em um ambiente em que todas as promessas 

de exclusão se cumpriram. Novamente, surge a ideia de um Estado que já possui 

leis e mecanismos punitivos estabelecidos, mas que não consegue localizar ou 

compreender plenamente o objeto sobre o qual deveria aplicá-los. As crianças, à 

margem das instituições e das normas, parecem reivindicar esse espaço de 

autonomia justamente ao resistirem à sedução tradicional do cuidado que, de 

toda forma, não as alcança — um cuidado que, em tese, deveria protegê-las, mas 

que na prática é limitado e normatizado. Essa resistência evidencia não apenas a 

falha do Estado em reconhecer a complexidade das vidas em risco, mas também 

a sua dependência de pautas tradicionais e previsíveis: fora delas, o aparato 

estatal se mostra inoperante, incapaz de responder de forma efetiva, revelando a 

tensão entre a ordem institucional e a vida concreta dessas crianças. 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

71 

As crianças não querem ser encontradas e não pertencem a uma tradição 

para se estabelecer um parâmetro de tratamento convencionado. Desse modo, o 

Estado deve descobrir uma forma de desempenhar sua representação autoritária 

na produção da exclusão e do estigma. A trama instaura o que poderia ser a 

sensação coletiva de uma cidade perdida diante da incapacidade de acesso às 

crianças, como se elas pertencessem a um tipo de invasor ou vírus contra o qual 

ainda não foi produzida uma vacina:  

 

Boa parte da raiva que as pessoas sentiam dos 32 não teve tanto 
a ver com ser ou não natural que umas crianças tivessem 
perpetrado um ato violento, mas com a fúria que essas mesmas 
crianças provocavam por não terem se adequado ao almiscarado 
estereótipo da infância (Barba, 2008, p. 89).  

 
 

As crianças, por extensão, compõem o que seria uma espécie de território 

de exclusão. Mas isso ainda não seria totalmente exato. No início da trama, os 

primeiros palpites dão conta de que elas se escondem à noite na floresta. Mas isso 

é apenas o palpite, na intenção de definir algum espaço para que se possa 

imaginar, pensar, deduzir. Soa como uma espécie de gueto que comporta uma 

gangue. Mas isso é o que se quer imaginar. Barba é mais enigmático. As 

especulações dos cidadãos de San Cristóbal e do personagem principal são 

tentativas desesperadas de se ter algo pelo menos para se imaginar. Para 

Hartman (2022, p. 24), “no gueto está tudo em falta, exceto a sensação. A 

experiência é abundante. A terrível beleza está além do que qualquer um poderia 

assimilar, ordenar e explicar”.  As crianças, embora tenham um rosto, não 

possuem um lugar, um campo sobre o qual fosse possível performatizar algo que 

seria muito natural do humano: a interpretação, a explicação. O território 

anônimo permite uma série de especulações, inclusive a possibilidade de 

imaginar inúmeros lugares, talvez até o nascedouro daquelas crianças.   

Para Butler, qualquer vida é precária, mas a precariedade é distribuída de 

forma desigual, ideia que tange o conceito de Necropolítica (2018), de Achille 

Mbembe que, por sua vez, partiu da noção de racismo de estado e do conceito de 

biopolítica de Michel Foucault em Em Defesa da Sociedade (2002).  Castro 

(2016, p. 88) expande o pensamento de Foucault, explicando: “O princípio: poder 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

72 

matar para poder viver, que sustentava a tática dos combates, converteu-se no 

princípio de estratégia de Estados; mas a existência em questão não é aquela 

jurídica, da soberania, mas a biológica, de uma população”. As crianças são 

sobretudo corpos. Corpos estranhos, cuja classificação ainda não está disponível. 

Elas, no entanto, são um campo de possibilidades, sem qualquer nomeação que 

possa reduzi-las a um campo de expectativas. 

O conceito-chave é a precarização, que ocorre quando determinados 

grupos são expostos de forma deliberada a maiores riscos de violência, 

invisibilidade e morte. Essa exposição é sustentada por enquadramentos 

discursivos que definem quais vidas são dignas de luto, proteção ou 

reconhecimento. Em relação à República Luminosa, Butler ajuda a explicar por 

que a perda das crianças não provoca comoção ou ação protetiva: elas já estavam 

fora do círculo de vidas consideradas “valiosas”. Segundo Butler (2009, p. 63), “A 

relação da desumanização com o discurso é completa. Seria demasiado simples 

afirmar que a violência implementa simplesmente o que já está funcionando no 

discurso” 4. A filosofa argumenta que um discurso sobre a desumanização produz 

um discurso estruturado, incluindo a tortura e a morte, uma vez que “a 

desumanização surge no limite da vida discursiva” 5 (Butler, 2009, p. 63).  

Bento (2012, p. 276), questiona: “Como ser/tornar-se um sujeito singular 

fazendo parte de uma instituição que se caracteriza pela reprodução das normas? 

Qual o espaço que a família reserva para a emergência de subjetividades 

divergentes da norma?”. O personagem-narrador da história vive com uma 

mulher de alguma etnia local, que toca violino como forma de manter um lastro 

de prestígio com o Ocidente, e uma enteada, com a qual não tem uma relação 

afetiva evidente, tanto que ele não a nomeia, e a chama apenas de “menina”. 

Apesar das declaradas manifestações de afeto para com sua mulher chamada 

Maia, a menina segue como pertencente a outra espécie.  

A maneira do leitor perceber esse personagem como “justo” ou “bom” vai 

sendo relativizada à medida que se avança na narração, até porque as pessoas não 

                                                 
4No idioma original: “La relacion de la deshumanizacion com el discurso es completa. Sería 
demasiado simple afirmar que la violencia implementa sencillamene lo que ya está funcionando 
em el discurso”. (Tradução nossa). 
5No idioma original: “La deshumanización surge en el límite de la vida discursiva”. (Tradução 
nossa). 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

73 

são caracterizadas exclusivamente por um ou outro atributo. Aplicando as ideias 

de Nussbaum (2009, p. 47), ser um amigo, um marido ou qualquer posição em 

um relacionamento é algo diferente de ser inteiramente justo ou honesto: 

“Portanto, a expectativa comum seria que, em alguma circunstância 

inimaginável, os valores designados pelos rótulos façam exigências conflitantes”. 

Assim, o personagem-narrador, funcionário da prefeitura, é acometido por uma 

espécie de dever cívico, no qual estabelece conexões entre os laços afetivos 

consigo mesmo, com a esposa e com a enteada, ao investir na busca das crianças 

desaparecidas. Não se trata de laços de sangue, mas de uma noção cívica que, no 

caso dele, também poderia ser entendida como uma espécie de obsessão. 

Nussbaum (2009) levanta a questão do desafio de atingir uma aspiração 

maior: nos tornarmos gente. Esse desafio implica lidar com o desamparo, a 

solidão e a frustração diante de promessas que não podem ser cumpridas em uma 

organização social estruturada para uma vida cujos rumos mudam 

constantemente. Nesse contexto, Bento (2012) chama a atenção para a violência 

que ocorre na intimidade familiar, muitas vezes pressionada pelas instituições. 

Como consequência, muitas pessoas veem-se obrigadas a inventar formas de 

família fora da tradição, buscando lidar com os rearranjos e instabilidades 

impostos pelos tempos em transformação. 

Por fim, ainda recorrendo a Nussbaum (2009), ao estudar Platão, ela 

argumenta que conflitos entre cidade e família não podem emergir quando a 

cidade é concebida como família – uma ideia que Platão não foi o primeiro a 

perceber como relevante para a teoria política. Mas como fazer a família se 

identificar com a cidade se esse é o local de competição entre famílias? Essa é uma 

indagação que não se apaga durante todo o percurso narrativo do romance de 

Barba. E algumas perguntas parecem tão boas que não procuram respostas. É a 

partir da figura das crianças, por vezes percebidas como um bando, que se revela 

a sujeira que está lá fora, bem como toda a barbárie e a selvageria. A busca por 

essas crianças, nesse sentido, transforma-se na procura pela própria abjeção. 

 

 

 

 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

74 

Referências 

 

AMADO, Jorge. Capitães da areia. Companhia das Letras, São Paulo, 2009.  

BARBA, Andrés. República luminosa. Tradução: Antonio Xerxennesky. São 
Paulo: Todavia, 2008.  

BENTO, Berenice As famílias que habitam "a família". Sociedade e Cultura, vol. 
15, núm. 2, julio-diciembre, 2012, pp. 275-283 Universidade Federal de Goiás, 
Goiânia, Brasil. 

BUTLER, Judith. Discursos de ódio:  Uma política do performativo. Tradução: 
Roberta Fabbri Viscardi. São Paulo: Editora Unesp, 2021.  

BUTLER, Judith. Vida precaria. Tradução: Fermin Rodrigues: Buenos Aires, 
Paidós, 2009. 

CASTRO, Edgardo. Vocabulário de Foucault.: um percurso pelos seus temas, 
conceitos e autores. Tradução: Ingrid Müller Xavier. Belo Horizonte: Autência, 
2016.  

FONSECA, João Barreto da. Alice, a personagem clássica que foi morar na rua. 
In: RUA [online], v. 24, n. 1, jun. 2018. e-ISSN 2179-9911. Disponível em: 
http://www.labeurb. unicamp.br/rua/. Acesso em: 26 ago. 2025. 

FOUCAULT, Michel. Em defesa da sociedade. Tradução: Maria Ermantina 
Galvão. São Paulo: Martins Fontes, 2002.  

GOLDING, William. Senhor das moscas. Tradução: Sérgio Flaksman. Editora 
Alfaguara: Rio de Janeiro, 2021. 

HARTMAN, Saidiya. Vidas rebeldes, belos experimentos: histórias íntimas de 
meninas negras desordeiras, mulheres encrenqueiras e queers radicais. 
Tradução: Floresta. São Paulo:  Fórforo, 2022. 

KOTTOW M. The vulnerable and susceptible. Bioethics. 2003. 

MBEMBE, Achiile. Necropolítica: biopoder, soberania, estado de exceção, 
política de morte. São Paulo: N-1 Edições, 2018.  

NUSSBAUM, Martha c. A fragilidade da bondade:  Fortuna e ética na tragédia e 
na filosofia grega. Tradução: Ana Aguiar Cotrim. São Paulo: Martins Fontes, 
2009.  

PLATÃO. A república. Tradução: Roberto Bini. São Paulo: Edipro, 2019.  

REZENDE, Maria Valéria. Quarenta dias. Rio de Janeiro: Objetiva, 2014.



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

75 

Augusta B ou As Jovens Instruídas 80 Anos Depois, de 
Joana Bértholo: instrução, redes e afetos no mundo 

contemporâneo 
 

Gabriel do Carmo Fernandes1 

Julliana Azevedo da Cunha2 

Madalena Vaz Pinto3 

 

A transição para o mundo pós-globalização, especialmente marcada pelo 

advento e consolidação da rede mundial de computadores, tem provocado 

transformações profundas nas estruturas sociais, econômicas, culturais, políticas 

e interacionais contemporâneas. A partir da segunda metade do século XX, e de 

forma mais acentuada nas últimas décadas, a internet emergiu como um dos 

principais vetores dessas mudanças, redefinindo os modos de produção, 

circulação e consumo de informações, bens e subjetividades. 

Em levantamento recente (2023), realizado pela plataforma Eletronics 

Hubs, foi constatado que, no Brasil, por exemplo, das 16 horas, em média, que a 

maioria das pessoas passa acordada, mais da metade desse tempo é destinado ao 

uso de smartphones e computadores. Segundo a pesquisa, são cerca de 56,6% das 

horas ativas em frente às telas, ou seja, aproximadamente nove horas do dia 

destinadas ao mundo virtual 4. 

Sem contar que, com tal imersão digital, nos deparamos com um mundo 

de “leis plásticas”, muita das vezes vazias, e tantas outras vertentes complexas e 

violentas que nascem daí: o paradigma do contemporâneo jeito de viver. As redes 

sociais, os aplicativos de mensagens instantâneas e as plataformas digitais, ao 

mesmo tempo em que aproximam pessoas distantes geograficamente, geram 

também uma sensação de desconexão no âmbito das relações presenciais e 

afetivas. 

                                                 
1 Graduando do curso de Letras, Português-Literaturas, FFP-Uerj. 
2 Graduanda do curso de Letras, Português-Literaturas, FFP-Uerj. 
3 Professora de Literatura portuguesa do curso de Letras FFP-Uerj. Orcid: https://orcid.org/ 
0000-0002-7522-9921 E-mail: vazpinto.mada@gmail.com. 
4 Nasar, Susanna. Brasileiros passam em média 56% do dia em frente às telas de smartphones e 
computadores. Jornal da USP, 2023. Disponível em: <Brasileiros passam em média 56% do dia 
em frente às telas de smartphones e computadores – Jornal da USP>. Acesso em: 10 jun. 2025. 

https://orcid.org/%200000-0002-7522-9921
https://orcid.org/%200000-0002-7522-9921
https://jornal.usp.br/atualidades/brasileiros-passam-em-media-56-do-dia-em-frente-as-telas-de-smartfones-computadores/
https://jornal.usp.br/atualidades/brasileiros-passam-em-media-56-do-dia-em-frente-as-telas-de-smartfones-computadores/


 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

76 

Essa “arquitetura de dados”, não tão nova, mas que se impõe como 

fronteira em constante expansão, redefine os modos de ser e estar no mundo, de 

perceber o outro e de construir vínculos. Ou seja, na “ecologia digital”, a presença 

se dilui em notificações, e a escuta cede espaço à performance. A convivência 

passa a ser mediada por algoritmos, o que enfraquece os laços e contribuí para 

um distanciamento subjetivo/interpessoal. A imagem de perfil, alegórico símbolo 

do ser virtual, passa a representar a nova face conhecida dos que antes nos 

cercavam em presença, mas agora habitam apenas o campo das interações 

mediadas por telas. 

Um paradoxo vampírico: semelhante ao mito, não projeta a sua imagem 

no espelho, pois não habita a realidade concreta, mas persiste como sombra. 

Melhor dizendo, embora pertença ao plano físico, exerce influência apenas no 

virtual: alguém que existe, contudo, pelas redes, se transmuta em um “jogo de 

reflexos” ao ponto de “aparecer somente em ausências”. Uma presença oca que 

não se deixa capturar ou refletir nos instrumentos racionais e materiais do 

mundo, pois não possui forma definida. Trata-se, portanto, de uma entidade que, 

embora ausente da realidade empírica, atua no imaginário coletivo como uma 

aparição que nunca se extingue completamente. Alimenta-se das sobras alheias 

nas redes, da pseudo atenção e dos “likes”, sem nunca se revelar por inteiro. Vive 

de ausências – perfis, avatares, fakes – que sustentam uma existência espectral, 

descolada do corpo e do encontro real.  

Félix Guattari, psiquiatra e filósofo francês, em As três ecologias (1989), 

ao pensar as “uniformizações” sociais e mentais na esteira de uma “coisificação” 

das identidades modernas, ressalta que o Capitalismo Mundial Integrado (CMI), 

em um jogo arguto e engenhoso, volta-se para a implementação e manutenção do 

bloco “produtivo-econômico-subjetivo”. Isto é, como ressalta o teórico, para o 

desenvolvimento de um outro lugar social/midiático/virtual que aponta para 

uma “nova economia das subjetividades”: 

 

O capitalismo pós-industrial que, de minha parte, prefiro 
qualificar como CMI, tende, cada vez mais, a descentrar seus 
focos das estruturas de produção de bens e de serviços para as 
estruturas produtoras de signos, de sintaxe e de subjetividade, 
por intermédio, especialmente, do controle que exerce sobre a 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

77 

mídia, a publicidade, as sondagens etc. (Guattari, 2012, pp. 30-
1). 

 

A “propensão a capitalizar o subjetivo” padroniza os comportamentos, 

esvazia as alteridades, o que se reflete na erosão das relações sociais e, inclusive, 

na intensificação do desiquilíbrio ambiental. Isso porque, para Guattari, o 

mental, o coletivo e o meio ambiente são indissociáveis e interdependentes. Três 

faces de um mesmo organismo, tal como as partes de uma construção que possui 

suas singularidades – o quarto, a sala, a cozinha, o banheiro etc. –, mas que 

compõem um único organismo: a casa.  

Nessa mesma direção, o polonês Zygmunt Bauman, elaborando uma 

análise sobre a vida líquida-moderna e seus medos, salienta que a singularidade 

dos problemas, a solidão e a impotência geram um desamparo ontológico, de tal 

forma que o mundo se torna cada vez mais “incerto e imprevisível”. Para ele, os 

impactos das novas tecnologias interacionais, “excluem a possibilidade de uma 

segurança existencial que se baseie em alicerces coletivos e assim não oferecem 

incentivo a ações solidárias” (Bauman, 2021, p. 20). Uma problemática atual que 

evolui para um panorama cada vez mais caótico, desregulado e amplo. 

Obviamente, as novas tecnologias e a globalização não só criam problemas. 

Pelo contrário, muitas áreas – como as da saúde, relações internacionais, ciências 

e mesmo a educação etc. – foram e são beneficiadas por tais avanços. Contudo, o 

que enfatizamos aqui, é o “engessamento”, para não falar de uma “mutilação”, 

provocado por esses avanços nas subjetividades e coletividades a partir de um 

ambiente digital onipresente e desregulado que trabalha, na maioria das vezes, 

para a apropriação indevida de paisagens existenciais em prol do lucro predatório 

da economia capitalista.  

É diante dessa crise social-psicológica-global, a partir de um trabalho 

literário dessa realidade em emergência, que Joana Bértholo (1982 - ), escritora 

e dramaturga portuguesa, publica a novela Augusta B. ou as Jovens Instruídas 

80 anos depois (2024), na qual nos apresenta uma construção estética que 

conversa diretamente com questões atuais latentes e urgentes: a crise das 

identidades no virtual, a responsabilidade afetiva na internet, a autodescoberta e 

a “futuridade ancestral”.  



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

78 

O livro, que ainda não ganhou uma edição brasileira, nasce por iniciativa 

do Festival Literário “Correntes d’Escritas” (2023), realizado na Póvoa de 

Varzim/Portugal, onde a autora integrou a iniciativa “Residência de Um Dia”. O 

projeto propunha aos autores uma reflexão criativa sobre o legado de Agustina 

Bessa-Luís (1922 – 2019), no período em que a autora viveu na Póvoa do Varzim, 

e foi justamente a partir desse desafio que foi escrito a novela. 

 Agustina é considera uma das figuras mais importantes da literatura 

portuguesa moderna, com uma obra diversificada e influente que abrange 

romances, ensaios, contos, peças de teatro, entre outras categorias. Sua escrita é 

caracterizada por uma linguagem rica e complexa, que explora a profundidade 

das emoções e da experiência humana. O “pensamento em movimento”5, marca 

do seu estilo, torna-se um importante ponto de contato e troca com as 

personagens da novela em questão.  

Joana Bértholo escolhe como ponto de partida um episódio emblemático 

da vida de Agustina: o momento em que, ainda moça, com apenas 22 anos, em 

1944, redige e envia para publicação um anúncio de jornal em que procura por 

um/a correspondente – “JOVEM INSTRUÍDA desej. corresp. c/ pessoa intelig. e 

culta” (Bértholo, 2024, p. 30). Esse gesto audacioso, revela muito da 

personalidade inquieta da autora – uma jovem à frente de seu tempo em busca 

de diálogo e troca intelectual fora dos limites que lhe era imposto.  

Bértholo reencena o gesto de Agustina na personagem Augusta, uma 

jovem poveira que, embora distante da tradição literária de Agustina, se vê 

envolvida por experiências que a conectam, de modo indireto, mas íntimo, com o 

gesto de sua predecessora. Curiosamente, a relação entre Augusta e Agustina não 

se estabelece pela via tradicional da leitura, mas por uma identificação simbólica 

que escapa ao campo da literatura e incide na interioridade da personagem. A 

importância de Agustina para Augusta foi “de outra ordem” (Bértholo, 2021, p. 

13), abrindo assim espaço para pensar o poder que certos gestos – e não apenas 

discursos – exercem sobre subjetividades em formação.  

                                                 
5 Pinheiro, Paula Moura. A escrita de Agustina é “pensamento em movimento”. RTP Ensina, 2009. 
Disponível em: <https://ensina.rtp.pt/artigo/a-escrita-de-agustina-e-pensamento-em-
movimento/>. Acesso em 23 jul. 2025. 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

79 

A jovem Augusta, com seus 22 anos de idade, perita em redes sociais e 

aplicativos de relacionamentos, sabendo usar e abusar do silêncio do virtual ao 

seu favor, caracteriza bem o mundo digital atual. Augusta considera-se uma 

especialista em interações no ciberespaço, onde, de forma engenhosa, sabe como 

manter conversas com diversos perfis simultaneamente. Valoriza sua imagem na 

web mais do que qualquer coisa, e seu campo de atuação está na esfera dessa 

ficção das redes. Preza pelos relacionamentos construídos on-line, pois acredita 

saber e dominar as regras do “jogo” e sente-se cada vez mais desconfortável com 

a vida real: “Incómodo, para ela, seria ter de abordar um desconhecido ou uma 

desconhecida na rua, na escola, na esplanada, de forma limpa e simples” 

(Bértholo, 2024, p. 14). Parecia que as coisas corriam bem para ela, até ao 

momento em que tudo muda de figura: António chega em sua vida. 

No decorrer da relação, Augusta descobre que o jovem rapaz se relaciona 

com inúmeras moças ao mesmo tempo, abrindo variadas “janelas amorosas”. Ela 

percebe, então, que é só mais uma na conta do “conquistador digital”. Episódio 

não raro nestes tempos, em que as conexões circulam entre telas, (novamente, 

aqui, o “paradoxo vampírico”), o desgosto da jovem é sintoma comum.  

Afinal, se nas redes sociais ninguém tem um rosto fixo, e é possível 

reinventar sua imagem e biografia, também os encontros virtuais, sem sombra de 

dúvidas, na maior parte, acontecem pela economia do afeto rápido, descartável e, 

por vezes, desonesto.  

O que marca a maioria das trocas, como vemos acontecendo entre Augusta 

e António, é a falta da responsabilidade ética, a imprudência e a negligência 

acerca do impacto que se tem no outro. Apesar de saber muito do mundo virtual 

e ser “filha de seu tempo”, Augusta percebe, com esse acontecimento, que não 

conhece tudo, não é treinada em outras formas de silêncio, principalmente o 

relacionado ao abandono.  

Essa experiência cotidiana do mundo digital – de lidar com vazios 

calculados, respostas teatralizadas e vínculos líquidos – a torna vulnerável não 

apenas ao desgosto amoroso, mas ao próprio esvaziamento moral das relações. 

Ao confiar no eletrônico como meio de entrega emocional, Augusta se depara com 

o que tantos de sua geração encontram: a promessa da conexão rápida, mas 

também a dor da desconexão sem explicação. Ela se vê imersa em um jogo de 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

80 

imagens e tempos, em que o afeto não é mais uma construção paciente, mas uma 

performance intermitente. Sua desilusão com um relacionamento iniciado em 

um aplicativo é sintoma de um sistema onde a afeição é convertida em transação. 

Dentro dessa temática, Nora Merlín, psiquiatra e professora argentina, 

afirma que o capitalismo e o neoliberalismo produzem uma subjetividade calcada 

no marketing. Tal fato revela que a massa social espelha ações, falas e valores de 

um jeito mecânico, com uma retórica “repetitiva de frases vazias, frívolas e 

banais” (Merlín, 2019, p. 273, tradução nossa). 

Para ela, “o imaginário foi exponencialmente aprisionado”, produzindo 

um universo interior alienado, pois tais “imagens comunicacionais projetadas, 

impostas pela força da repetição, acabam funcionando como imperativos 

organizadores de identidade” (Merlín, 2019, p. 274, tradução nossa). Gera-se 

então uma crise nos “territórios existenciais”, onde o sofrimento alheio é 

justificado pelo respaldo da manutenção do “sujeito virtualizado”. 

Agustina surge para Augusta no meio dessa confusão de sentimentos, 

apresentada pela amiga Raquel, voraz leitora e o oposto da moça em quesito 

digitais e relacionais. O “efeito Agustina” na vida da jovem não se dá por meio da 

leitura intensiva da obra da autora, como foi dito anteriormente, já que Augusta 

não é leitora dedicada, mas pela força do simbólico, do gesto inspirador que a 

jovem Agustina teve ao escrever um anúncio de jornal procurando um 

correspondente instruído para uma troca com uma moça também instruída.  

Nesse contexto, Raquel desempenha um papel fundamental. É a estudante 

quem apresenta Agustina a Augusta, não como uma escritora a ser lida, mas como 

uma referência de vida e ousadia. Sua postura tranquila, ética e observadora 

representa uma resistência silenciosa ao imediatismo contemporâneo. 

Quando Augusta se decepciona e se isola, é Raquel quem permanece, 

oferecendo escuta, presença e constância – valores cada vez mais raros. Mais do 

que uma amiga, Raquel é uma ponte: entre o analógico e o digital, entre o afeto 

cultivado e o afeto performado. Sua postura propõe uma alternativa ao modelo 

relacional dominante, mostrando que a verdadeira conexão não se mede por 

notificações, mas por disponibilidade afetiva real. Ponto importante para Augusta 

começar a repensar a sua existência por outro viés que não o das redes. 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

81 

Movidas pelo gesto marcante de Agustina, que encontrou amor e sentido 

ao lado de um jovem de Coimbra com quem teve sua única filha, Augusta e Raquel 

traçam um plano inusitado: criar perfis em sites de relacionamentos. A parceria 

entre as duas, embora inesperada, revela-se eficaz. Ambas desejam conhecer 

alguém culto e especial e, por isso, decidem elaborar páginas virtuais com versos, 

imagens e trechos da obra da autora portuguesa. Todavia, tomada por um espírito 

“totalmente futurista”, Augusta quer ir mais longe e repetir o gesto de sua 

predecessora, ou seja: publicar o mesmo anúncio em um jornal impresso: “Qual 

perfil, Raquel! Temos é de pôr um anúncio num jornal!” (Bértholo, 2024, p. 34). 

Nesse processo, que se mostra muito mais complexo que o esperado, 

Augusta desenvolve uma conversa mental com Agustina, com reflexões e 

pensamentos inesperados: “Querida Agustina, não será qualquer amor virtual?” 

(Bértholo, 2024, p. 35), “Querida Agustina, sentiste desalento?” (Bértholo, 2024, 

p. 51) e “Querida Agustina, sentiste-te em algum momento perdida?” (Bértholo, 

2024, p. 52). Os diálogos interiores mostram que a personagem, por mais que não 

seja uma leitora nem uma intelectual, possui uma sabedoria e uma sensibilidade 

que se mostram cada vez mais especiais no decorrer da tentativa de repetir a 

publicação do anúncio.  

Sabemos que o conceito de “instrução” que ainda temos internalizado 

como norma em nossa sociedade está ligado à construção do saber utilitário e 

intelectual, frequentemente deslocado da experiência afetiva do corpo e da vida 

comunitária. Trata-se de um modelo que privilegia certas práticas, vistas como 

oficiais e civilizadas, em detrimento de outras, atrasadas e subalternas. Isso quer 

dizer que o “conhecimento legítimo” emana de certos espaços e práticas 

específicas ainda valorizadas por uma elite intelectual/cultural. Ailton Krenak, ao 

refletir sobre a educação do Ocidente, diz que: 

 

 Penso nas palavras “molde”, “forma”, “formar”, “formatar” etc., 
e que aplicar esses conceitos a pessoas no primeiro momento da 
vida, quando são seres inventivos e cheios de subjetividade, é 
uma violência muito grande. Já vão podando espíritos que 
poderiam trazer muita novidade para a Terra. [...] As crianças, 
em qualquer cultura, são portadoras de boas novas. Em vez de 
serem pensadas como embalagens vazias que precisam ser 
preenchidas, entupidas de informação, deveríamos considerar 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

82 

que dali emerge uma criatividade capaz de inventar outros 
mundos (Krenak, 2022, pp. 99-100). 

 

Diante disso, cristaliza-se uma noção limitada de instrução, sempre 

orbitando um campo semântico bastante específico: “livro”, “leitura”, “escola”, 

“faculdade”, “escrita”, “professores/as”, “cientistas”, “intelectuais” etc. – termos 

esses que, embora importantes, operam como marcadores de exclusão quando 

tomados como únicos meios de acesso ao saber.  

Tal paradigma acaba por deslegitimar saberes populares, inatos, 

experiências sensíveis, práticas orais e tantas outras formas de aprendizagem que 

também constroem um sujeito crítico e consciente. Na novela Augusta B. ou as 

jovens instruídas 80 anos depois, Joana Bértholo parece propor um contraponto 

interessante entre formas de saber no modo como constrói as personagens: 

enquanto Raquel cultiva uma relação tradicional com a leitura e a escrita: “a 

Raquel interessavam-lhe os livros e o mundo quando mediado por leituras” 

(Bértholo, 2024, p. 21), Augusta é atravessada por um outro tipo de instrução, 

nascida não do livro, nem dos conceitos acadêmicos, mas da vida cotidiana. A 

moça, na verdade, atravessava um período caótico de sua vida, uma verdadeira 

crise: com a forma de se relacionar, com os estudos, com o tipo de trabalho que 

tinha disponível e, sobretudo, com a própria noção de sentido que atribuía a tudo 

isso. O contato que estabelece com Agustina faz virem à tona aspectos da sua 

singularidade dos quais ela estava afastada, formas outras de olhar para si e para 

o mundo.    

A tessitura das personagens, então, revela um nítido contraste. Raquel é 

letrada, fluente nos códigos da cultura literária, distante das redes sociais. Entra 

nos textos de Agustina com naturalidade porque o mundo dos livros já lhe 

pertence. É sua zona de conforto. Já Augusta, seu oposto, carrega não só a 

expectativa de ascender por meio da educação formal, mas o cansaço de ter que 

aprender sem herança. Seu percurso é de resistência, e de descoberta. E é por isso 

que, quando finalmente se encontra com a figura de Agustina (não pela leitura 

direta, mas pelo gesto apresentado por Raquel), algo nela se move. Não se trata 

de virar leitora, mas de reconhecer que o livro pode ser ponte, não símbolo de 

exclusão. 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

83 

A autora, com delicadeza e ironia, recusa fazer de Augusta uma “não 

instruída” ou de Raquel uma “instruída superior”. Não há idealização. O que 

existe é um diálogo realista entre mundos que, frequentemente, são colocados em 

oposição. A literatura não aparece como salvadora, mas como provocadora. 

Quando Augusta toma contato com o anúncio de Agustina – aquela mulher que, 

décadas antes, ousou dizer ao mundo o que desejava – ela não se converte à 

leitura, mas é tocada pela possibilidade de ser também, à sua maneira, alguém 

que deseja, que age, que escolhe.  

Essa forma de conhecimento sensível, muitas vezes invisibilizada pelos 

modelos de educação tradicionais, se constrói por meio da experiência vivida, da 

troca cotidiana e da relação. Ao pensar sobre diversos pontos ao longo da 

narrativa, Augusta não reproduz saberes consolidados, mas habita as incertezas 

do presente com angústia e ansiedade. Como bem pontua Krenak, ao elaborar a 

discussão sobre a utilidade, ou melhor, a não utilidade da existência, “a vida é 

fruição, é uma dança, só que uma dança cósmica, e a gente quer reduzi-la a uma 

coreografia ridícula e utilitária” (Krenak, 2020, p. 108). Melhor dizendo, existem 

saberes e outros tantos saberes, todos são importantes na elaboração da vida. 

Nesse sentido, esta novela propõe uma ampliação do que entendemos por “ser 

instruído” e as vias de aprendizagem, reconhecendo outros modos de construção 

de saber que não se limitam à lógica leitora e acadêmica, contudo são igualmente 

potentes e transformadores. 

A própria presença de Agustina Bessa-Luís na composição da trama-

narrativa não se dá como figura iluminada ou superior às jovens amigas. Ao 

contrário, a escritora surge na novela como uma “presença ancestral”, 

principalmente para Augusta que inaugura um diálogo mental com a autora 

póstuma. Há entre elas a construção de um território de encontro entre mulheres 

de diferentes tempos históricos, unidas por uma inquietação, pela insatisfação 

com o seu lugar social e/ou digital e na latência pela mudança, de uma atitude 

que, para além dos efeitos práticos, representa um marco subjetivo. Ou seja, o ato 

de afirmar-se no mundo de Agustina através da palavra escrita, desencadeia em 

Augusta uma reflexão e um desejo. Essa fagulha acende nela uma necessidade de 

expressão e conexão por outras vias que não a que conhece e acredita ser 

excepcional. O que ocorre entre essas mulheres, separadas por uma longa 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

84 

distância temporal, não é uma transmissão de ideias literárias ou filosóficas, mas 

a clarificação de uma postura existencial, uma “pedagogia” sobre o feminino que 

transpassa as gerações. 

Em Futuro Ancestral (2022), retomando aqui a linha de pensamento de 

Ailton Krenak, o líder e filósofo indígena, refletindo sobre a construção de um 

“um futuro que já estava aqui”, pois é ancestral, resgata o conceito de 

“confluência”, elaborado pelo professor, filósofo e poeta brasileiro, Antônio Bispo 

dos Santos – o Nêgo Bispo. Segundo Krenak, a lógica confluente atua no sentido 

de uma transfiguração e contra uma “euforia da monocultura”, em outras 

palavras, “ao contrário do que estão fazendo, confluências evoca um contexto de 

mundos diversos que podem se afetar” (Krenak, 2022, pp. 40-1). 

Assim acontece entre Raquel e Augusta, entre Augusta e Agustina, entre 

Joana Bértholo e os escritos de Agustina Bessa-Luís. O estabelecimento de um 

lugar de encontros ou, mais especificamente, um jogo intertextual que permite, 

como ressalta Antonie Compagnon, a produção de um novo texto a partir da 

“paixão do recorte, da seleção e da combinação” (Compagnon, 1996, p. 9), isto é, 

no estabelecimento de uma confluência literária.  

Nesse gesto intertextual, as citações de Agustina funcionam como fios 

condutores que dialogam com as experiências das jovens de hoje, reatualizando 

questões sobre o lugar da mulher, o desafio dos relacionamentos, a literatura, a 

prática da leitura, a questão do “valor da instrução” etc. As citações conferem à 

novela um tom simultaneamente reflexivo, irônico e provocador. Isso, porque as 

palavras de Agustina agem na narrativa como contraponto e alicerce, 

inaugurando uma conversa entre tempos, vozes e modos de pensar. Por exemplo, 

em dado momento, Augusta tenta ler Jane Eyre, emprestado por sua amiga 

Raquel, sem sucesso por o “achar aborrecido”. Logo em seguida ao parágrafo que 

narra a sua falhada tentativa de leitura, o texto inclui uma citação de Agustina 

Bessa-Luís que reflete, em proximidade, num jogo de 

intertextualidade/metalinguagem, sobre o assunto: “O mundo está cheio de 

escritores aborrecidos...” (Bértholo, 2024, pp. 23-4). 

Agustina é, então, uma “presença/ausência” que “costura” e integra o 

desenvolvimento das ideais e ações das duas personagens. Isto é, as frases de 

Agustina Bessa-Luís atuam como “gatilhos” de reflexão para o/a leitor/a, 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

85 

tensionando as escolhas de Augusta e Raquel e expandindo o espaço narrativo 

para além do presente das personagens. 

Essa construção que se quer intertextual, acaba também por incluir o 

aspecto metalinguístico em seu desenvolvimento, como já exposto acima. 

Segundo Ivete Walty, ao compor o verbete sobre Intertextualidade no Dicionário 

de termos literários de Carlos Ceia, “cada texto constitui uma proposta de 

significação que não está inteiramente construída. A significação se dá no jogo de 

olhares entre o texto e seu destinatário” (Walty, 2009, p. 1), ou seja, o sentido de 

um texto é construído; assim, a linguagem é tema da própria linguagem: 

metalinguagem. Em outros termos, a intertextualidade pode carregar um efeito 

metalinguístico em seu escopo. Isso acontece, por exemplo, na escrita de 

Bértholo, que, ao citar Agustina Bessa-Luís, em um movimento que remete ao 

processo de “tesoura e cola” de Compagnon, revela não apenas o diálogo entre 

textos, mas também uma reflexão sobre o próprio ato de escrever.  

Esse “processo de colagem metalinguísticamente confessado” (Walty, 

2009, p. 2), não aparece apenas como referência, mas como modo de comentar e 

promover tensão entre os discursos que são desenvolvidos ao longo da narrativa, 

ativando uma consciência crítica que envolve a autora, o leitor e o texto. Em 

outras palavras, trazendo a contribuição de Compagnon novamente, a 

intertextualidade desliga o fragmento do texto anterior, isso porque “o fragmento 

escolhido converte-se ele mesmo em texto” (Compagnon, 1996, p. 13). Com essa 

ruptura, na reescrita de uma ideia realocada, instaura-se uma possibilidade de 

novos sentidos, na qual o trecho escolhido passa a operar como comentário 

crítico, uma reconfiguração do original que o reinscreve em outro contexto e, 

logo, expande suas possibilidades interpretativas. 

A questão mais interessante aqui é perceber que, ao estabelecer uma 

intertextualidade/confluência com o texto de Agustina Bessa-Luís, Joana 

Bértholo permite que se estabeleça uma intertextualidade/confluência de outro 

tipo entre Augusta, Raquel e Agustina. O gesto de citar a escritora poveira é, 

simultaneamente, um tributo e uma reinvenção: é a literatura falando e criando 

literatura. As personagens não reverenciam Agustina como monumento, mas a 

confrontam, a reelaboram, a leem como quem lê a si mesmas – numa atitude de 

risco, sarcasmo e interrogação. O tom de citação não é nem melancólico nem 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

86 

celebrativo, mas sim reparador e reprodutor – uma forma de insurgência poética 

contra os silenciamentos do presente.  

A partir do jogo metalinguístico, Bértholo transforma o gesto solitário de 

Agustina num gesto coletivo, retomado por outras vozes femininas que, mesmo 

80 anos depois, continuam a afirmar: ser instruída é ainda um ato de subversão. 

No final da novela, as amigas conseguem enfim publicar o seu anúncio 

procurando por um correspondente tal como fez Agustina em sua juventude. Sem 

o impacto determinante que teve na vida de Agustina, o real aprendizado para as 

jovens foi o processo interior/exterior que as levou até esse momento. Os “pontos 

de encontro”, implícitos no texto pela intertextualidade, fazem com que Augusta 

torne-se uma outra pessoa:   

 

 A Agustina-interior primava pela clarividência e segurança; 
sabia que queria e não duvidava do seu valor nem enquanto 
escritora nem enquanto mulher. Tudo aquilo que Augusta sentia 
que lhe faltava. Completavam-se. [...] Há muitas formas de se ser 
grandiosa e respeitável, e ambas o foram à época, mas uma 
descalça, com o estômago oco e ventre gasto; e a outra com a 
firmeza do seu privilégio (Bértholo, 2024, p. 77). 

  

Percebemos como, aos poucos, de dentro para fora, a personagem Augusta 

passa por um processo de “ressingularização” (Guattari, 2012), ou seja, repensa a 

sua existência e singularidade a partir de um outro lugar de possibilidade que 

“despolui” a subjetividade e a permite enxergar as suas potencialidades fora das 

redes e da massificação midiática. Assim, Augusta, mais do que isolar-se do seu 

tempo, aprende a reconhecer outras possibilidades na forma de olhar o presente 

e a sua relação com os outros.  

Raquel também mudou, ganhou coragem para “finalmente dizer à amiga 

que gostava de raparigas” (Bértholo, 2021, p. 94), propondo um outro lugar de 

afetividade entre ambas, já imaginado pela primeira em desejo e em possibilidade 

para Augusta, até porque: “o amor. O amor, que será sempre mais intenso quando 

despercebido ou inconfessado” (Bértholo, 2021, p. 97). 

Com criatividade e sensibilidade, Joana Bértholo, em Augusta B. ou as 

jovens instruídas 80 anos depois, observa a permanência dos preconceitos e 

limitações sociais que cercam as mulheres instruídas no século XXI. Mesmo sem 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

87 

adotar uma postura didática, o livro constrói uma crítica sutil às formas atuais de 

sociabilidade, ao mesmo tempo em que homenageia o gesto ousado de Agustina 

no passado. A novela é um tributo à coragem de pensar, de escrever e de buscar 

caminhos que escapam à norma. Como a própria Agustina escreveu sobre as 

jovens inquietas: “As loucas e destrambelhadas, más alunas, buscadoras de 

amores e já prontas para uma vida pouco escrupulosa, levada a rir do mundo e 

dos seus azares” (Bértholo, 2021, p. 10). 

Augusta B. propõe uma conversa intergeracional sobre o que significa ser 

uma jovem instruída hoje, 80 anos depois de um gesto corajoso e radical que 

continua a ressoar. A frase “nem tudo é para todos”, lida na página 12 da novela, 

não soa como exclusão — soa como reconhecimento. Reconhecimento das 

diferenças, dos tempos, das possibilidades. Soa como um convite a repensar o que 

entendemos por “instrução” sem nos apoiarmos em visões rígidas ou hierárquicas 

de cultura, como se o valor de uma pessoa se medisse pela quantidade de livros 

lidos. Ao contrário, a narrativa se empenha em mostrar que a leitura, enquanto 

prática, não é uma obrigação moral, mas uma experiência de abertura — e que 

essa abertura, por vezes, só se dá quando encontra espaço interno, contexto 

afetivo e pertencimento social. Augusta não leu Agustina. E não porque lhe 

faltasse inteligência ou sensibilidade, mas porque a literatura, naquele momento, 

não lhe interessava. Seu universo era outro: feito de redes, aplicativos, silêncios 

virtuais e jogos de presença e ausência mediados por telas. Como tantos de sua 

geração, Augusta foi educada em uma cultura onde o gesto de deslizar o dedo 

numa tela substituiu o folhear de páginas. Mas isso não a torna rasa, menos capaz 

ou alienada. Apenas denuncia o quanto o acesso à chamada “instrução” está 

relacionado ao contexto, classe social, afetos e pressões sociais.  

No centro do romance, a relação entre as duas jovens que decidem replicar 

o gesto de Agustina não é apenas um artifício narrativo — ela é o verdadeiro motor 

simbólico da obra. A ligação entre elas, tênue e densa ao mesmo tempo, expõe os 

modos como o afeto feminino se constrói, se performa e se rompe na 

contemporaneidade. Trata-se de um romance no duplo sentido: amoroso e 

literário. Se por um lado há desejo, projeção e frustração, por outro há uma 

tentativa de escrita a quatro mãos, onde cada uma é editora, e editada, pela outra. 

O vínculo que se estabelece entre essas personagens escapa às categorias fixas da 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

88 

amizade, do amor ou da parceria intelectual, revelando-se antes como um campo 

de tensão entre singularidade, coletividade e fratura. Nesse espelho partido, 

Joana Bértholo parece perguntar: o que é ser jovem, instruída e sensível num 

tempo em que tudo isso já foi prometido — e falhou? Inventar novas formas de 

existência é preciso.  

 

Referências 
 
BÉRTHOLO, Joana. Augusta B. ou as Jovens Instruídas 80 anos depois. 
Editorial Caminho: Alfragide/PT, 2024.  
 
BÉRTHOLO, Joana. Notas biográficas. Disponível em: 
<http://joanabertholo.pt/notas-biograficas/>. Acesso em: 29 abr. 2025. 
 
BAUMAN, Zygmunt. Tempos líquidos. Trad. Carlos Alberto Medeiros. Rio de 
Janeiro: Zahar, 2021. 
 
COMPAGNON, Antoine. O trabalho de citação. Trad. Cleonice P.B. Mourão. Belo 
Horizonte: Editora UFMG, 1996. 
 
GUATTARI, Félix. As três ecologias. Trad. Maria Cristina F. Bittencourt. 
Campinas/SP: Papirus, 2012. 
 
KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia das Letras, 2020. 
 
KRENAK, Ailton. Futuro Ancestral. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 
 
MERLÍN, Nora. Colonización de la subjetivid y neoliberalismo. Revista GEARTE, 
Porto Alegre, 2019, v. 6, n. 2, pp. 278-285.  
 
NASAR, Susanna. Brasileiros passam em média 56% do dia em frente às telas 
de smartphones e computadores. Jornal da USP, 2023. Disponível em: 
<https://jornal.usp.br/atualidades/brasileiros-passam-em-media-56-do-dia-
em-frente-as-telas-de-smartfones-computadores/ >. Acesso em: 10 jun. 2025. 
 
PINHEIRO, Paula Moura. A escrita de Agustina é “pensamento em movimento”. 
RTP Ensina, 2009. Disponível em: <https://ensina.rtp.pt/artigo/a-escrita-de-
agustina-e-pensamento-em-movimento/>. Acesso em 23 jul. 2025. 
 
WALTY, Ivete. Intertextualidade. In: Dicionário de termos literários de Carlos 
Ceia. Disponível em: <https://edtl.fcsh.unl.pt/encyclopedia/intertextualidade>. 
Acesso em: 01 maio 2025. 
 

 

https://jornal.usp.br/atualidades/brasileiros-passam-em-media-56-do-dia-em-frente-as-telas-de-smartfones-computadores/
https://jornal.usp.br/atualidades/brasileiros-passam-em-media-56-do-dia-em-frente-as-telas-de-smartfones-computadores/


(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

89 

Milton Hatoum, Machado de Assis e Bernardo Carvalho: o 
sujeito intelectual no parlatório1 
 

Ana Carolina da Conceição Figueiredo2 

 

Introdução 

 

 O autor, durante muito tempo, foi visto como o bode expiatório 

(Compagnon, 2010, p. 48) de vários debates e discussões no campo das correntes 

críticas. Sobre ele recai/recaiu a “culpa” pela intenção textual, ou seja, do suposto 

controle do sentido e da significação da obra. Para alguns, o autor morreu 

(Barthes, 2004) e o que nos resta agora é a escritura, o neutro, destituído de 

identidade e corpo e, assim, passou-se da centralidade do autor à da escritura. 

Os embates teóricos sobre a literatura, o autor, a noção de gênero literário, 

de valor, etc., permanecem firmes no cenário dos estudos literários. Podemos 

citar os estudos intrínsecos da literatura, contrários às análises da obra com foco 

na biografia, na vida do escritor. Todavia, enquanto certos teóricos seguem 

defendendo suas concepções, enterrando o autor, existe, neste mesmo instante, 

outro sujeito lendo biografias ou fazendo conjecturas psicológicas para analisar 

um romance, um conto, uma crônica ou um poema, por exemplo. O fato é 

controverso, porém comum, pois todo esse debate teórico, que já existia antes do 

advento da teoria literária, diz respeito não só ao vaivém das definições, mas à 

impossibilidade de se dar uma resposta final a qualquer teoria, seja ela de viés 

moderno ou nas trilhas da tradição. 

A metáfora da morte do autor causou grande desconcerto naqueles que 

faziam análises biográficas, psicológicas e sociológicas do objeto literário. 

Segundo Barthes (2004, p. 1), “o autor reina ainda nos manuais de história 

literária, nas biografias de escritores, nas entrevistas das revistas, e na própria 

consciência dos literatos, preocupados em juntar, graças ao seu diário íntimo, a 

                                                 
1 Este artigo consiste em um  recorte da Dissertação de Mestrado, que tem como título “Milton 
Hatoum no parlatório: entre crônicas e paratextos digitais”, orientada pelo Profº. Drº Paulo 
César Silva de Oliveira, defendida no ano 2019, como requisito para obtenção do título de Mestre 
em Estudos Literários pelo Programa de Pós-graduação em Letras em Linguística na Faculdade 
de Formação de Professores da Universidade do Estado do Rio de Janeiro.  
2 Graduada em Letras/literaturas (2015) e Especialista em Estudos Literários (2018) pela 
FFP/UERJ. Mestra em Estudos Literários pelo PPLIN/UERJ-FFP. Orcid: 
https://orcid.org/0000-0001-9151-0863. E-mail: karolfigueiredo@hotmail.com. 

https://orcid.org/0000-0001-9151-0863
mailto:karolfigueiredo@hotmail.com


 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

90 

sua pessoa e a sua obra;” Sendo assim, ao substituir o autor pela linguagem, 

passou-se a enfatizar e focalizar a escritura, o texto. Dessa forma, 

 

O autor cede, pois, o lugar principalmente à escritura, ao texto, 
ou ainda, ao “escritor”, que não é jamais senão um “sujeito” no 
sentido gramatical ou linguístico, um ser de papel, não uma 
“pessoa” no sentido psicológico, mas o sujeito da enunciação que 
não preexiste à sua enunciação mas se produz com ela, aqui e 
agora. Donde se segue, ainda, que a escritura não pode 
“representar”, “pintar” absolutamente nada anterior à sua 
enunciação, e que ela, tanto quanto a linguagem, não tem origem. 
Sem origem, “o texto é um tecido de citações”; [...]. (Compagnon, 
2010, p. 50). 
 

Na visão barthesiana, “a escrita é destruição de toda a voz, de toda a 

origem. A escrita é esse neutro, esse compósito, esse oblíquo para onde foge o 

nosso sujeito, o preto-e-branco aonde vem perder-se toda a identidade, a começar 

precisamente pela do corpo que escreve” (Barthes, 2004, p. 1). Surgem, assim, as 

concepções da crítica estruturalista sobre o esvaziamento do interesse pela vida 

do autor. A dessacralização do autor empírico desenhada por Roland Barthes teve 

como consequências o nascimento do leitor, a polissemia textual e a liberdade de 

interpretação. 

Com o domínio da tecnologia, com a emergência da Internet e das mídias 

sociais, o livro físico ganhou concorrentes, como o e-book, os blogs e os sites. 

Além disso, a própria imagem do autor seria utilizada como dispositivo midiático 

para a divulgação da obra, pois as entrevistas, as rodas de conversa e os perfis nas 

redes sociais não só possibilitam a aproximação com o público, mas também 

propagam o tratamento do livro como objeto de consumo. Em decorrência dessas 

transformações trazidas pela tecnologia para o campo literário, surgiu para nós a 

ideia de um escritor no parlatório, com o qual passamos a lidar mais 

especificamente a seguir. 

Segundo o Dicionário Houaiss on-line (2017), o substantivo “parlatório” é 

o mesmo que “locutório”, “recinto separado por grades, no qual é permitido às 

pessoas recolhidas em conventos ou mantidas em prisões conversar com as de 

fora que as visitam”. Como se vê, de início, a definição se dá pela separação entre 

sujeitos enclausurados e visitantes. Há, então, uma relação primeira entre 

dentro/fora, entre aquele que recebe a fala do outro em um lugar fechado, que, 

no entanto, permite o diálogo. Mas o parlatório também pode ser o lugar da 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

91 

“conversa informal, agradável, sem assunto específico”; ou uma “conversa 

barulhenta”, um “falatório”; ou ainda, algo que se pratica “em prédios públicos, 

espécie de balcão onde as autoridades se apresentam para discursar”. Assim 

observa-se, a ideia de uma fala controlada, de recolhimento em prisões e 

conventos, que mantém uma separação entre os de dentro e os de fora, pode 

muito bem servir de elemento simbólico para um começo de discussão sobre a 

situação do escritor e da escrita. 

No parlatório, o escritor é impelido a se posicionar criticamente em relação 

às mazelas enraizadas na sociedade. Desse modo, ele subverte a imagem do 

escritor em silêncio fantasiada por alguns críticos, passando a utilizar sua voz 

para se posicionar em favor dos direitos iguais, da justiça, do respeito à diferença, 

da dignidade, do conhecimento e da diversidade de culturas e identidades. Ouve-

se, assim, “um falatório”, um alarido que pode soar como crítica “de um povo 

heroico” por “um sonho intenso, um raio vívido”, “de amor e de esperança” aos 

saqueadores da nação.3 A imagem do escritor que quer “dar a cara a tapas” e se 

põe à prova em um contexto contemporâneo permeado por vozes antagônicas 

representativas de enunciados ideológicos os mais diversos pode ser, muitas 

vezes, algo que exclui os sujeitos pertencentes a grupos com ideias opostas. 

O parlatório desconstrói a imagem do escritor como sujeito instalado em 

seu gabinete, alheio ao que chega das ruas, mas este novo escritor de quem 

estamos falando está longe de ser o dândi, o andarilho moderno, com sua atração 

pelas ruas. Se ele fala, é por meio da máquina, da palavra digital e no ambiente 

poroso da virtualidade. A imagem de um Charles Baudelaire descartando a aura 

e encantado com as passantes e com o fluxo de vitalidade que a modernidade e o 

progresso lhe entregam, para o bem ou para o mal, dá lugar ao escritor que 

dialoga com o mundo a partir de (paradoxalmente) um gabinete. 

Quanto a isso, em um primeiro momento, faremos uma pequena 

digressão, a fim de estabelecer uma comparação entre o parlatório em Milton 

Hatoum e o parlatório em Machado de Assis, visando ainda a mostrar que a ideia 

do escritor recluso em seu gabinete por si só é insuficiente ao longo da história da 

literatura, se queremos dar conta de aspectos mais complexos da realidade em 

que autor, obra, texto e contexto se inscrevem no campo intelectual. Em um 

segundo momento, nos valeremos do conceito de tribo, proposto por Dominique 

                                                 
3 Trecho retirado do Hino Nacional Brasileiro 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

92 

Maingueneau (2001), para pensar o posicionamento de Milton Hatoum e 

Bernardo Carvalho, escritores intelectuais que fazem da praça pública da Internet 

seu parlatório.  

 

Machado de Assis e Milton Hatoum: descontruindo a imagem do 
escritor em silêncio 
 

Historicamente, pode-se dizer que Machado de Assis (1839-1908), nas 

séries de crônicas Bons dias! (publicadas de abril de 1888 a agosto de 1889) e 

Balas de estalo (publicadas de julho de 1883 a janeiro de 1886), ambas na Gazeta 

de Notícias, já se posicionava no parlatório, como faz, pelos mesmos meios e por 

outros, Milton Hatoum, no século XXI. Machado já problematizava a ideia de 

autor em silêncio, preso em seu lugar de solidão, no vácuo do gabinete/escritório. 

Obviamente, antes dele, outros se colocaram neste lugar, como José de Alencar, 

Joaquim Nabuco ou Joaquim Manuel de Almeida, este tido por muitos como o 

primeiro cronista do Rio de Janeiro (Cf. Almeida, 2011). 

A leitura das crônicas de Milton Hatoum e de Machado de Assis nos 

confirma que tanto um quanto o outro, embora se resguardem no silêncio do 

escritório para escrever, não podem ser considerados homens de gabinetes, uma 

vez que não são avessos ao convívio social, ao debate de ideias e à polêmica. Ao 

contrário, ambos assumem a postura de interventores, pois se colocam a 

denunciar os problemas sociais e a criticar as esferas políticas do Brasil. Se 

colocam na crônica, sobem a tribuna do jornal, da revista ou da Internet “sem 

papas na língua, e é para vir a tê-las que escrevo. Se as tivesse, engolia-as e estava 

acabado [...]” (Assis, 2019), conforme disse o bruxo em crônica de 05 de abril de 

1888, em Bons dias! 

Logo no início da publicação desta crônica, salta nitidamente aos nossos 

olhos a imagem da figura do sujeito que fala do alto de uma tribuna, quando 

lemos: “Bons dias! Hão de reconhecer que sou bem-criado. Podia entrar aqui, 

chapéu à banda, e ir logo dizendo o que me parecesse; depois ia-me embora, para 

voltar na outra semana”. Notamos nesse primeiro parágrafo que, o sujeito, ao 

saudar o público com a expressão “Bons dias!”, procura romper com o 

distanciamento entre o claustro e o leitor-visitante. Esse sujeito, ou melhor, este 

tipo de narrador, faz chegar a sua voz através da crônica, em tom semelhante a 

alguém que fala de uma tribuna e dela se dirige à plateia indiferenciada. Assim, o 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

93 

trecho “depois ia-me embora, para voltar na outra semana” se assemelha muito 

ao ofício do cronista que publica semanalmente em revistas e/ou em jornais, 

como fez Machado de Assis, outrora e o faz agora Milton Hatoum. 

A imagem da tribuna ganha forma através do uso dos vocábulos “entrar 

aqui” e “chego à porta” que nos remetem ao movimento feito por alguém que se 

posiciona para comunicar algo diante de um público, semelhante ao um lugar 

elevado, onde ideias, argumentos e discursos são desenvolvidos e travados com a 

plateia. Além disso, há uma movimentação do sujeito que precede sua fala na 

tribuna, a qual se instala no instante em que o narrador entra e sobe ao púlpito. 

Ele se vê como um indivíduo bem-criado, inteligente, formado, crítico, ou seja, 

um homem de opinião definida, porém não usará os seus atributos para 

desdenhar e inferiorizar o público. Pelo contrário, o sujeito narrador, antes de 

começar a falar, cumprimenta os ouvintes desejando obter uma proximidade e, 

numa breve análise, o ato de dar “bons dias!”, cumprimentar e chegar à entrada 

do recinto da tribuna compõe todo um gestual do corpo do narrador e da 

atividade narrativa que entra em cena por meio da enunciação literária. 

Partindo da imagem da tribuna, a crônica do dia 5 de abril de 1888 permite 

que pensemos os termos “locutório” e “falatório”. Vejamos. De acordo com a 

definição do Dicionário Michaelis on-line (2019), locutório “diz-se de ato 

linguístico que é resultante da ação de se emitir um enunciado; locucional.” Junto 

a tal definição, nós encontramos os vocábulos “parlatório e palratório”, isto é, um 

lugar “onde as pessoas recolhidas conversam com as visitas”. Nesse sentido, o 

narrador da crônica citada de Machado de Assis expõe o que espera do público 

ouvinte/leitor: “Agora, se o leitor não me disser a mesma coisa, em resposta, é 

porque é um grande malcriado, um grosseirão de borla e capelo [...]”. (Assis, 

2019). Desse modo, o enunciador quer ouvir e ser ouvido para que possa dialogar, 

trocar, prosear, parlar. Outro detalhe valioso para a discussão que estamos 

levantando é que o narrador, logo no início de seu pronunciamento, entende “que 

há leitor e leitor, e que eu, explicando-me com tão nobre franqueza, não me refiro 

ao leitor, que está agora com este papel na mão, mas ao seu vizinho.” O 

ouvinte/leitor idealizado pelo narrador machadiano é um sujeito que lhe dará 

respostas, caso contrário será tido como um malcriado, grosseirão, segundo ele, 

que são atitudes características daqueles usuários de “capelos e borla”, ou seja, 

sujeitos de opinião formada, que não aceitam os argumentos contrários aos seus, 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

94 

atitudes próprias de pessoas autoritárias, egoístas e/ou individualistas, como 

bem fazem os políticos, no caso, alvo preferencial tanto de Machado quanto de 

Hatoum. 

Na afirmação “[...] há leitor e leitor [...]” (Assis, 2019), o narrador constrói, 

em nossa concepção, a vinda de um leitor ideal também pressuposto como um 

leitor íntimo, já que é “o seu vizinho”. Se o leitor ideal é aquele com o qual o 

narrador dialoga dentro do texto, o leitor da época, que chamaremos de leitor 

comum, é visto como alguém desavisado, que não possui conhecimento crítico 

sobre o assunto tratado na crônica, sendo assim, vulgarmente, o que chamamos 

de leitor desinformado. Portanto, a ideia de que “há leitor e leitor” aponta para 

nós uma ambiguidade dentro da leitura das próprias crônicas de Machado, uma 

vez que na mesma crônica o narrador diz ter proferido um discurso no Beethoven, 

Club onde Machado exerceu a função de bibliotecário e, segundo consta, assumiu 

cargo administrativo. De acordo com o Site da Academia Brasileira de Letras 

(2019), 

 

[...] inaugurado em 4 de janeiro de 1882, o Club Beethoven 
abrigava saraus com os principais nomes da música clássica em 
uma casa no Catete. Com a admissão de Machado de Assis no 
clube, é possível que o local tenha construído uma seção de jogos. 
O escritor era um apaixonado por xadrez e tinha posição 
destacada nos círculos enxadrísticos no tempo do império. 

 
 

O fato é que essa ideia de recolhimento vai ganhando configurações mais 

ricas em relação ao que entendemos quando pensamos o gabinete do escritor 

como local de recolhimento. Na tribuna, o locutor não quer ficar alheio às 

questões do mundo da vida, ele não quer ser neutro frente a causas sociais e por 

isso deseja (precisa) discursar, opinar, polemizar. Ademais, ele ergue a voz não 

apenas para alertar e alarmar, mas também para advertir, sobreavisar, logo, 

alvoroçar os que o ouvem. Daí a recorrência ao chamamento, em que a referência 

ao leitor por meio de um “bom dia”, nas crônicas de Assis, passa a ser um signo 

catalisador do papel de interlocutor privilegiado, visto que tem papel de 

protagonista no meio que possibilita o envio da mensagem, neste caso, o jornal. 

A partir de uma breve análise comparativa entre o posicionamento de 

Milton Hatoum nas crônicas da Terra Magazine e o de Machado de Assis no caso 

específico da crônica publicada na Gazeta de Notícia em 1888, cabe pontuarmos 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

95 

que 1: Tanto Machado quanto Hatoum colocam em cena discussões relacionadas 

ao tempo histórico de sua escrita. Em outras palavras, cada um, ao seu modo, 

produz uma poética resultante da relação imbricada entre estruturas textuais e 

temas sociais. Por essa análise, queremos destacar em Hatoum uma produção 

artística marcada pela denúncia e pelo protesto, tal como encontramos em Bons 

dias!, publicada no dia 26 de junho de 1888 (Assis, 2019), em que vemos, por 

exemplo, uma crítica irônica à abolição dos escravos: “Eu, se tivesse crédito na 

praça, pedia emprestados a casamento uns vinte contos de réis, e ia comprar 

libertos. Comprar libertos não é expressão clara; por isso continuo”. E á política 

em Bons dias! na crônica do dia 19 de maio de 1888: 

 

O meu plano está feito; quero ser deputado, e, na circular que 
mandarei aos meus eleitores, direi que, antes, muito antes de 
abolição legal, já eu, em casa, na modéstia da família, libertava 
um escravo, ato que comoveu a toda a gente que dele teve notícia; 
que esse escravo tendo aprendido a ler, escrever e contar, 
(simples suposição) é então professor de filosofia no Rio das 
Cobras; que os homens puros, grandes e verdadeiramente 
políticos, não são os que obedecem à lei, mas os que se antecipam 
a ela, dizendo ao escravo: és livre, antes que o digam os poderes 
públicos, sempre retardatários, trôpegos e incapazes de restaurar 
a justiça na terra, para satisfação do Céu (Assis, 2019). 

 

Em tom semelhante, a crônica de Hatoum (2007s), intitulada “Esperança 

roubada”, contesta uma liberdade escravocrata que mantinha os escravos presos 

porque “os escravos foram libertos para serem escravizados no dia seguinte. Ou 

seja, no século seguinte. Seres livres, mas sem emprego, sem formação 

educacional, sem assistência de saúde e moradia digna.” Semelhante ao 

Pancrácio, personagem da crônica machadiana, o qual recebeu de seu dono uma 

espécie de liberdade mascarada, pois, como veremos a seguir, continuava escravo 

e sujeito ao dono: 

 

Pancrácio aceitou tudo; aceitou até um peteleco que lhe dei no 
dia seguinte, por me não escovar bem as botas; efeitos da 
liberdade. Mas eu expliquei-lhe que o peteleco, sendo um 
impulso natural, não podia anular o direito civil adquirido por 
um título que lhe dei. Ele continuava livre, eu de mau humor; 
eram dois estados naturais, quase divinos. Tudo compreendeu o 
meu bom Pancrácio; daí para cá, tenho-lhe despedido alguns 
pontapés, um ou outro puxão de orelhas, e chamo-lhe besta 
quando lhe não chamo filho do Diabo; coisas todas que ele recebe 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

96 

humildemente, e (Deus me perdoe!) creio que até alegre (Assis, 
2019). 

 

No enlaço textual dessas duas crônicas, podemos questionar, ao estilo 

hatouniano: “Haverá espaço para os desvalidos? Que tipo de inclusão social ou 

de cidadania é possível num país cujas instituições estão desmoralizadas? Ou já 

nasceram desmoralizadas?” (Hatoum, 2007c). De fato, o Brasil carrega até hoje 

as marcas da colonização, período que devastou o país em vários quesitos, tanto 

que a sociedade foi desvalorizada, desmoralizada e “explorada até o osso”.4 Hoje, 

o nosso país vive um retrocesso no campo político, pois a censura e a repressão 

são dilemas que retornam e apontam um Brasil em direção ao precipício social. 

Outro fator está na desigualdade social, um dos tipos de problemas crônicos 

desde a época da República. Concluímos, então, como fez Hatoum em entrevista 

à Rádio França Internacional: as vozes do mundo: “Enquanto os brasileiros mais 

ricos, da classe média ou da elite, não entenderem que há uma parte considerável 

do povo que é excluída socialmente, economicamente, não chegaremos a lugar 

algum” (Hatoum, 2018, p. 1). 

A escravidão é, como vimos anteriormente, tema da crônica de Bons dias! 

– 26 de junho de 1888 (Assis, 2019) que já se inicia com o próprio narrador 

discutindo a falta de clareza na expressão: comprar libertos. Há nessa expressão 

uma incoerência, pois só é possível comprar os escravos libertos a menos que eles 

não estejam livres. O grande problema colocado em questão nessa afirmação diz 

respeito a uma libertação da escravatura que, de certa forma, na época de 

Machado, só teria acontecido no papel. Assim, podemos observar que Machado 

de Assis constrói, no decorrer dessa crônica, uma crítica à libertação disfarçada. 

Diante disso, encontramos um diálogo com o público, que é constituído por meio 

da criação de um leitor pressuposto pelo narrador. Em outras palavras, a própria 

crônica vai desenhando o seu leitor e, também, conjecturando as atitudes, os 

movimentos de leitura e de interpretação feitas por ele. Os vocábulos “suponha”, 

“espanto do leitor”, “leitor assombrado”, “calcula o leitor”, “depois refletindo” são 

utilizados para fazer menção à postura desse leitor ficcional, marcando, desse 

jeito, a interação com o narrador. Tal construção aponta para o diálogo que 

Machado buscava travar com o leitor no interior de seu texto, pois as respostas 

                                                 
4 Expressão retirada da crônica “Esperança roubada”, publicada no dia de março de 2007  na 
revista Terra Magazine. 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

97 

eram dadas na crônica seguinte, logo, não eram imediatas. Sob outra perspectiva, 

o parlatório de Hatoum na Revista Eletrônica Terra Magazine e no Facebook nos 

leva a refletir sobre a concepção de um epitexto (Genette, 2009) virtual muito 

diferentemente das respostas produzidas textualmente por Machado nas crônicas 

supracitadas. 

Mencionamos o imediatismo como um aspecto configurador do parlatório 

de Milton Hatoum, porém queremos ressaltar que na crônica “Leitor intruso na 

noite” (Hatoum, 2006c) nos deparamos com a existência de um leitor ficcional, 

semelhante ao leitor de Machado, com o qual se trava um diálogo. Nessa crônica, 

um narrador autodiegético relata o encontro com um leitor dentro de um bar e 

uma leitura atenta nos mostra que esse interlocutor é um dos leitores do livro 

escrito pelo narrador. Diz o leitor: “Sou um leitor e vim acertar as contas com 

você. [...] Por dois motivos: o primeiro, é que você me excluiu do seu romance. O 

segundo e o mais grave, é que você matou meu pai nesse mesmo romance” 

(Hatoum, 2006c). A fala do leitor traz espanto para o narrador-escritor, que não 

compreende claramente as reivindicações literárias do indivíduo. Com isso, se 

instala um ambiente de angústia e tensão, quando o leitor desequilibrado enfia a 

mão no bolso da roupa e tira uma lâmina enferrujada e murmura em tom grave: 

 
Para um mentiroso e covarde como você não há saída. Assustado, 
apenas murmurei: Há uma. Fechou a mão, olhou furtivamente 
para a porta e perguntou com desprezo: Qual? Escrever outro 
livro, incluir um terceiro irmão na trama e ressuscitar seu pai. E 
assim fiz, escrevendo como um louco durante a madrugada, 
bebendo e escrevendo quase sem fôlego até o amanhecer quando 
enfim me livrei do pesadelo (Hatoum, 2006c). 

 

“Leitor intruso na noite” termina, assim, em tom de humor, possibilitando 

que o leitor empírico se desengaje do real, escape de si próprio e fuja dos 

problemas em torno de sua existência. Esse processo é possível porque ler, 

segundo Vincent Jouve (2002, p. 109), “é uma viagem, uma entrada insólita em 

outras dimensões que, na maioria das vezes, enriquece a experiência: o leitor que, 

num primeiro tempo, deixa a realidade para o universo fictício, num segundo 

tempo volta ao real, nutrido da ficção”. Além de permitir que pensemos na fruição 

do imaginário, “Leitor intruso na noite” remete à discussão sobre o conceito de 

pacto ficcional (Eco, 1994) em duas direções. Primeiramente, o leitor ficcional 

presente na crônica exemplifica, com suas atitudes, a imagem de alguém que 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

98 

rompe o pacto da ficção porque se dirige ao criador da obra, reclamando por ter 

sido excluído da narrativa e por ter associado o pai, personagem ficcional, com 

seu próprio pai, ou seja: ele vê na história contada pelo romance a sua própria 

vivência. Outra interpretação nos direciona para a nossa própria postura no 

decorrer da leitura, tendo em vista que, se não aceitarmos firmar o pacto ficcional, 

tenderemos a pensar que o narrador, de fato, seria o escritor Milton Hatoum, já 

que as poucas referências sobre o romance na crônica nos levariam ao romance 

Dois irmãos (2002). Para não tornar a análise comparativa entre a posição de 

Hatoum e Machado uma discussão extensa, uma vez que esse não é o objetivo 

proposto aqui (embora saibamos que tal abordagem é, certamente, apropriada), 

pois o campo da investigação é vasto, dado a grandeza poética de ambos. 

Passemos, portanto, para o item 2: o modo como os autores se apresentam em 

seus parlatórios, com ênfase nos aspectos que diferenciam esses espaços, 

especialmente por conta da configuração de cada época histórica. 

No final do século XIX, escritores como Machado de Assis, Aluísio de 

Azevedo e Olavo Bilac formavam uma confraria de escritores cariocas, os quais se 

encontravam em pontos específicos da cidade, como os cafés, bares, clubes etc., 

para conversar sobre política, cultura, literatura. Além disso, a participação na 

confraria possibilitava não apenas a participação no debate intelectual, mas 

também que os escritores respirassem outros ares, fora do ambiente do escritório. 

Daí a importância de pensarmos o posicionamento do escritor como cronista, que 

se assemelha à ideia do Boêmio e do flâneur. Muitos dos conteúdos abordado nas 

crônicas desses autores são oriundos dos grandes acontecimentos e fatos miúdos 

do cotidiano da sociedade. Nesse sentido, a rua oferece elementos que vão se 

tornar assuntos do jornal do dia seguinte e temas da próxima crônica, já que, 

durante o caminhar à espreita, o cronista procura entender a cidade e os sujeitos 

que a compõem. O cronista pode ser considerado um flâneur, pois está imerso 

nas questões do dia-a-dia, mas, além disso, ele as recolhe em sua movimentação 

pelos espaços onde o acontecimento corriqueiro e o fato mais amplo se dão. São 

essas problemáticas sociais, políticas e cotidianas que alimentam sua escrita e 

fazem nascer o texto, seja a crônica de jornal, em blogs, revistas ou sites, por 

exemplo. 

No século XIX, o parlatório dos escritores tinha o jornal como espécie de 

ágora, praça pública que, no exemplo de Machado de Assis, era o palco da 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

99 

discussão sobre as impressões políticas, sociais e literárias dos escritores, e por 

isso não é possível falar sobre o imediatismo nas respostas dos leitores, visto que 

o tempo do jornal não é o mesmo tempo das mídias tecnológicas de hoje. Em 

contrapartida, o parlatório de Milton Hatoum tem a Internet como sua praça 

pública preferencial, devido ao formato desse veículo de comunicação, em que o 

público tem acesso imediato às crônicas e às respostas a elas são dadas nos 

moldes do “aqui e agora”. Outro fator importante é a disseminação em larga 

escala do “alarido” da crítica, seja ela pautada em critérios de valor ou de base 

teórico-literária.   

O lugar de fala dos escritores boêmios – a praça pública, os bares – é um 

aspecto que aproxima, de certa forma, aquilo que entendemos como o parlatório, 

pensando no posicionamento de Milton Hatoum em relação ao campo virtual. O 

ponto de congruência entre esses lugares de fala é a subversão da ideia de um 

escritor em silêncio, recolhido em seu gabinete, que não estabelece, ou estabelece 

poucos contatos com seu público-leitor. De acordo com nossa abordagem, 

Machado e Hatoum são vistos como homens engajados no embate crítico acerca 

dos problemas sociais e políticos da sociedade de seu tempo e representam 

coerentemente a imagem do escritor no parlatório, embora cada um dos espaços 

em que vivem e escrevem tenham suas peculiaridades históricas, obviamente. 

Portanto, as obras de Machado e de Hatoum representam aquele sentimento 

íntimo de nacionalidade que Machado (1973) apontara, ou seja, elas demonstram 

uma preocupação em pensar os assuntos próprios do tempo e da época de cada 

escritor. Por essa perspectiva, o instinto de escrever as peculiaridades da nação 

vai além do retrato de época ou de costumes, pois tende a colocar em discussão 

as temáticas sociais para um público amplo, composto pelos destinatários 

subentendidos no corpo dos textos. 

Nas crônicas, Machado de Assis demostra a sua inquietação para com as 

questões relacionadas à política do Brasil de sua época. Desse modo, na série 

Balas de estalo, publicada no jornal carioca Gazeta de Notícias, de julho de 1883 

a janeiro de 1886, o autor inicia a crônica do dia 8 de julho de 1885 com a 

pergunta: “O que é política?”. A ousadia da pergunta lançada no jornal está no 

âmbito da provocação, porque Machado não só pretende obter respostas para a 

questão, a qual será consequentemente, material de discussão dessa crônica ou 

de uma próxima, mas também fazer o assunto “ruminar” nos ouvidos e mentes 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

100 

dos leitores. Nos comentários construídos pela crônica, o narrador relata as 

variadas respostas recebidas: 

 

Uma das cartas dizia simplesmente que a política é tirar o chapéu 
às pessoas mais velhas. Outra afirmava que a política é a 
obrigação de não meter o dedo no nariz. Outra, que é, estando à 
mesa, não enxugar os beiços no guardanapo da vizinha, nem na 
ponta da toalha. Um secretário de club dançante jura que a 
política é dar excelência às moças, e não lhes pôr alcunhas 
quando elas já têm para esta. Segundo um morador da Tijuca, a 
política é agradecer com um sorriso animador ao amigo que nos 
paga a passagem (Assis, 2019). 

 

Para espanto do narrador, não há, em meio às cartas, respostas dos 

senadores e deputados, mas certo Sr. Zama o responde indiretamente, dizendo 

que quer a abolição imediatamente, mas afirma que aceita o projeto passado e 

aceita este. Wiliam Moreno Boenavides, no artigo “Política nas crônicas de 

Machado de Assis: literatura e intervenção”, afirma que “O segundo projeto era o 

da Lei do Sexagenário, o que representou, na verdade, uma forma de retardar a 

abolição imediata”. A outra resposta à pergunta veio também de forma indireta 

de um deputado no discurso daquele que seria o futuro presidente da República 

do Brasil, Sr. Rodrigues Alves, pois “este tachava um presidente de interventor, 

não porque recomendasse candidatos, mas porque fez favores a amigos destes”. 

Contesta o deputado: “Queria que os fizesse aos amigos de V. Exa.?” (Assis, 2019). 

Diante das respostas dos políticos, o narrador confessa que a política é 

oportunismo. 

Essa crítica à política oportunista é levantada na crônica “A proposta 

revolucionária” (Hatoum, 2006c), que discute a postura dos políticos indiferentes 

às deficiências da sociedade. Dessa forma, há uma crítica à corrupção na política 

brasileira, pois desviam recursos dos municípios “e fazem o diabo com o dinheiro 

público. Qual é a lógica desses brasileiros que desprezam a sociedade e pensam 

apenas em enriquecer ilicitamente? Que os pobres continuem pobres e sem 

instrução. Que o país desmorone com seus milhões de jovens que mal sabem ler 

e escrever”. 

Se a ideia do escritor recluso e da fala controlada começa a ser 

descontruída já nos tempos de Machado, hoje, em nosso contexto literário do 

século XXI, a compreensão que temos do parlatório possibilita construir uma 

análise minuciosa da atuação de Hatoum no campo literário. Assim, queremos 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

101 

interpelar a visão de alguns críticos literários sobre a imagem que construíram 

para Milton Hatoum, como “arquiteto do tempo” ou de algumas reportagens da 

revista Época (2017, p. 1), onde se lê: “Depois de nove anos em silêncio, Milton 

Hatoum publica A noite da espera, o primeiro romance de uma trilogia que se 

passa em Brasília, São Paulo e Paris, durante a ditadura”. 

Já de imediato compreendemos que Hatoum é um autor prolífico que, se 

por um lado demanda de si um tempo longo para entregar os produtos de sua 

criação artística, por outro lado, sua atuação consistente e constante no ambiente 

cultural do país revela uma prolixidade, digamos, incomum, que é refratária à 

fama de escritor silencioso. Daí a ideia do parlatório como uma estratégia de 

entrada na produção do autor, o que, como se verá, mostra-se bastante pertinente 

a nossa discussão inicial acerca de uma poética autoral que vê em suas atividades 

como cronista um elemento-chave. 

 

Milton Hatoum e Bernardo Carvalho no parlatório da internet 

 

Na era do mercado, a condição paratópica (Maingueneau, 2001) se reveste 

de peculiaridades, pois o sistema paratópico é desenhado por um contexto que 

vai dos aspectos sociais ao campo literário, espaço onde o escritor está submetido 

a regras. Uma delas é a impossibilidade do escritor conseguir um lugar, que seja 

seu, verdadeiro, mas, se até a própria inserção desse campo literário na sociedade 

tem um viés problemático, o respingo no escritor só poderia ser perigoso mesmo. 

Isso, porque “a pertinência ao campo literário não é, portanto, a ausência de 

qualquer lugar, mas antes uma negociação difícil entre o lugar e o não lugar, uma 

localização parasitária, que vive da própria impossibilidade de se estabilizar.” 

(Maingueneau, 2001, p. 28). 

Nesse lugar de instabilidade, chamado de paratopia por Dominique 

Maingueneau, o escritor precisa decidir se escolhe “aderir e pertencer, recusar e 

resistir, posicionando-se diante de desafios como a atração pelo sucesso 

comercial em detrimento do “autêntico” trabalho criador” (Helena; Oliveira, 

2016, p. 221-222). Desse modo, o escritor se encontra diante de dois dilemas: a 

liberdade de criação de sua obra ou o sucesso de vendas, porém ambos são 

desejáveis e importantes para o sujeito escritor-intelectual, habitante desse entre-

lugar problemático. Logo, “como pode, então, o artista se colocar em relação a um 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

102 

suposto ideal artístico, sem desconsiderar as prerrogativas do mercado, com suas 

leis e regras?” (Helena; Oliveira, 2016, p. 222). 

A pergunta problema colocada por Lúcia Helena e Paulo Oliveira (2016) 

nos direciona para pensarmos a Internet como um meio de publicação e 

divulgação da obra, que beneficia o escritor no mercado, devido à divulgação 

rápida e o diálogo com o público, afirmando o papel do escritor no campo literário 

e propagando a sua posição no campo intelectual. Dessa forma, a circulação do 

escritor e de suas obras na Internet acaba sendo uma das prerrogativas do 

mercado, tendo em vista que há um público na Web cada vez mais consumidor 

de livros nos mais variados formatos. Por isso, alguns escritores, de certo modo, 

são obrigados a ceder às regras desse meio, e fazem da Internet o seu parlatório. 

Nesse sentindo, a partir do conceito-chave de paratopia, queremos propor 

a discussão sobre a ideia da tribo dos escritores (Maingueneau, 2001, p. 29). As 

tribos são constituídas dentro do campo literário e podem ser pensadas como: 

grupo, escola, confraria, circulo, etc., mas não estão definidas segundo os mesmos 

pressupostos sociais valorativos canônicos. Os sujeitos, membros das tribos 

literárias, são oriundos de famílias, embora a tribo não tenha relação com a 

concepção de família. Além do mais, o pertencimento a uma mesma tribo não 

garante que os escritores coabitem lugares semelhantes, pois até mesmo as trocas 

de correspondências, influências de certos autores, as atitudes de militâncias em 

defesa de causas sociais convergentes, por exemplo, podem resultar numa tribo: 

 

Existe desse modo um certo número de ‘tribos invisíveis”, que 
desempenham um papel na arena literária, sem por isso terem 
tomado a forma de um grupo constituído. Ademais, qualquer 
escritor se situa numa tribo escolhida, a dos escritores passados 
ou contemporâneos, conhecidos pessoalmente ou não, que 
coloca em seu panteão pessoal e cujo modo de vida e obras lhe 
permitem legitimar sua própria enunciação. Essa comunidade 
espiritual que usa o espaço e o tempo associa nomes numa 
configuração cuja singularidade se confunde com a 
reinvindicação estética do autor (Maingueneau, 2001, p. 31). 

 

Os escritores, Bernardo Carvalho (1960 –) e Milton Hatoum, conforme 

propõe Maingueneau (2001), com a ideia de tribo, integram o grupo de autores, 

homens intelectuais, que produzem narrativas de militâncias para retratarem as 

mazelas do tempo atual e, portanto, são capazes “de perceber e apreender o seu 

tempo” (Agamben, 2010, p. 58-59). Outro fator que os une é a tribuna da Internet, 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

103 

espaço onde eles travam “uma conversa barulhenta”, um falatório que os situa no 

mercado e os coloca numa posição instável, “mesmo quando entre eles falta um 

diálogo mais evidente” (Helena; Oliveira, 2016, p. 222). Dessa forma longe de 

fazermos uma análise comparativa exaustiva, queremos traçar alguns 

apontamentos que permitem refletirmos sobre as sensibilidades de tribo 

composta por esses dois escritores- intelectuais. 

Bernardo Carvalho, jornalista, tradutor, contista e romancista, publicou 

romances como Nove noites (2002), Mongólia (2003), O sol se põe em São Paulo 

(2007), O filho da mãe (2009), Reprodução (2013) e Simpatia pelo demônio 

(2016). Atualmente, Carvalho é colunista da Folha de São Paulo, onde escreve, 

mensalmente, sobre política, literatura, outras artes, etc., por isso o nosso 

interesse em elaborar um diálogo com as produções de Milton Hatoum, também, 

colunista, mas do Jornal O Estado de São Paulo. Apesar dos romances não serem 

objetos de nossa pesquisa, convém dizer que a prosa carvaliana é constituída por 

vários tipos textuais e coloca, no circuito da produção literária contemporânea, 

as temáticas da história, da memória e da criação ficcional, que se entrelaçam e 

dialogam. Ainda podemos dizer que: 

 

[...] a atuação de Carvalho no campo intelectual também deve ser 
destacada, especialmente no que diz respeito as suas convicções 
políticas e estéticas, que vão desde o papel da literatura no campo 
cultural às formas de atuação dos escritores na sociedade do 
mercado. Figura presente na cena cultural, Carvalho transita com 
desenvoltura pelos campos intelectual e literário. Sua relação 
com editoras, bolsas de financiamento de escritores, feiras 
literárias, programas de TV e mídias eletrônicas é notória 
(Helena; Oliveira, 2016, p. 77). 

 

Queremos destacar que a participação de Bernardo Carvalho na cena 

cultural é marcada também por seu posicionamento como intelectual perante o 

cenário político atual do Brasil, quando o escritor tece análises e críticas às 

atitudes e às falas de alguns integrantes da corja presidencial. Assim, os escritos 

de Carvalho registrados na Folha de São Paulo autenticam o seu engajamento 

mediante as questões da sociedade. Em entrevista concedida à Rádio França 

Internacional: vozes do mundo, Bernardo (2017, p. 1) explica: “A literatura que 

importa, a literatura que me agrada, é a literatura de dissenso. Dissenso radical”. 

Nesse sentido, o escritor não se refere a uma dissensão contra um partido político 

no poder, mas é uma “literatura com uma singularidade que vem atrapalhar os 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

104 

consensos, que vem perturbar as ideias consensuais em estética, em arte, em 

literatura, em política. É a ideia de uma voz que seja perturbadora da 

domesticação do consenso, em nome da inteligência, em nome da verdade” 

(Carvalho, 2017, p. 1). Continua: 

 

A realidade brasileira contesta, contradiz toda a vontade que se 
pode ter de identificação com a nação. Como é que você pode se 
identificar com uma nação que te dá tão pouco, que não te dá 
educação, não te dá saúde, não te dá trabalho, não te dá garantias 
básicas de sobrevivência. (...) A vontade de acreditar numa 
identidade nacional no Brasil demanda uma espécie de cegueira 
muito grande, uma teimosia muito grande (Carvalho, 2017, p. 1). 

 

Com esse modo de transitar no campo literário, como faz na coluna da 

Folha de São Paulo, Carvalho se apresenta como um sujeito inquieto, atuando em 

razão da verdade, da inteligência e contra a boçalidade que quer nos vencer pela 

exaustação. Isso ocorre, porque a verdadeira crise, hoje, no Brasil, não é de cunho 

econômico, segundo diz, “mas a perda de vista desse bem comum, de um país 

onde se pode viver com direitos constitucionais preservados, bom senso e em 

liberdade” (Carvalho, 2019a, p. 1). 

O Brasil se tornou um país de ideias fora do lugar; democracia é qualquer 

outra coisa exceto democracia, como bem aponta o autor de Nove noites (2002) 

no texto “Justiça, no caso de Moro, é ideia fora do lugar” publicado na coluna da 

Folha de São Paulo no dia 23 de junho. Nele, Bernardo Carvalho discorre 

criticamente sobre aqueles indivíduos que, de tão resignados pela imbecilidade 

do bolsonarismo, “não veem “nada de mais” na revelação de conluio entre um juiz 

e um procurador da República” (Carvalho, 2019b, p. 1). 

O escritor refere-se às mensagens trocadas entre o atual Ministro da 

Justiça Sérgio Moro, na época juiz na Operação Lava Jato, com Deltan Dallagnol, 

coordenador da Lava Jato em Curitiba. Esses diálogos divulgados pelo site The 

Intercept mostram um suposto conluio armado pelo juiz Moro e a acusação para 

prender e condenar o ex-presidente Luiz Inácio Lula da Silva. Assim, nesse caso, 

a ideia fora do lugar é a Justiça brasileira que deveria julgar, investigar e manter 

a ordem social, preservando a democracia, mas passa a ser considerada a própria 

vilã no desmonte dos direitos dos cidadãos. Em conformidade com as palavras de 

Bernardo Carvalho (2019b, p. 1), as ideias fora do lugar “permitem aos nossos 

ilustres contemporâneos apoiar homens errados em lugares errados, tomando 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

105 

decisões erradas que terão as piores consequências para todos nós”. Semelhante 

a Bernardo Carvalho, Milton Hatoum demonstra lucidez e indignação, quando 

comenta em sua página no Facebook o conluio da Lava Jato: 

 

Essa é a “Democracia” brasileira. Chamá-la de caricatura é um 
eufemismo. Enquanto o conluio da Lava Jato é revelado, o 
governo corta algo em torno de 350 milhões de reais que seriam 
destinados ao Estudo Básico. E isso porque o EB era prioridade. 
Lembrar que mais de 80% das crianças e jovens estudam em 
escolas públicas (Hatoum, 2019a). 

 
 

Assim, vemos que, além das crônicas publicadas no Jornal O Estado de São 

Paulo, Milton Hatoum, em seu perfil no Facebook, esbraveja contra as atitudes, 

falas e decisões do governo bolsonarista. Recentemente, após o MEC apresentar 

o “Future-se”, plano que propõe alterações no financiamento das universidades 

federais, Hatoum postou em sua página no Facebook sua aversão: “O 

diversionismo é uma manobra sórdida para confundir e enganar as pessoas. A 

raposa astuta lança uma ideia ou proposta execrável, enquanto a privatização do 

ensino público é um dos objetivos da política insidiosa do atual governo” 

(Hatoum, 2019b). Sabemos, assim como qualquer pessoa consciente, que esse 

plano não resolverá o problema e jogará na conta da educação pública a 

responsabilidade para solucionar as deficiências da economia. 

Cientes das dessemelhanças entre a produção literária de Hatoum e de 

Carvalho, a questão crucial ressaltada nessa discussão é a “barulheira” que ambos 

protagonizam, seja no Facebook seja nas colunas da Folha de São Paulo ou do 

Estadão. É uma “conversa barulhenta” que também inclui os leitores, pois estes 

tecem comentários contra ou a favor do desgoverno brasileiro. (Figueiredo, 

2019). O posicionamento dos escritores aponta, também, para a ideia de uma 

“escrita em tempos de desassossego” (Helena; Oliveira, 2016), ou seja, um tipo 

de produção textual da inquietude, que pensam as crises sociais, políticas, 

econômicas e os dramas dos sujeitos. Além de estimular o pensamento crítico e o 

engajamento do leitor frente às lutas para um Brasil democrático. Portanto, a 

tribuna da Internet configura-se como um parlatório, espaço onde Milton 

Hatoum e Bernardo Carvalho verbalizam as suas impressões críticas e raivosas, 

compartilhando, dessa forma, o mesmo sentimento de tribo. 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

106 

Os nossos escritores confrontam, dessa forma, a imagem do escritor 

solitário quando se reúnem numa tribo, mesmo que os contrastes poéticos entre 

suas obras sejam nítidos e seus encontros ocasionais. Nessa perspectiva, 

podemos desconstruir a visão da singularidade do escritor, defendida pela visão 

romântica. Em razão disso, o próprio conceito-chave de tribo nos faz crer, a partir 

da escrita e da posição no campo intelectual, na imagem de um escritor que, não 

apenas mantém uma filiação a escritores antepassados, mas também busca 

conquistar um espaço no campo literário, quando “insere-se em comunidades 

discursivas, afetivas, estéticas” (Helena; Oliveira, 2016, p. 231). 

 

Considerações finais 

 

Os pensamentos referentes ao posicionamento do escritor no parlatório 

nos levaram a indagar as reconfigurações da categoria autor da época de Machado 

de Assis ao cenário contemporâneo, problematizando suas ressignificações a 

partir da noção de participação, tanto física, quanto digital, em espaços públicos. 

Isso porque observamos que não é recente a postura de um escritor que não se 

limita ao trabalho “de gabinete”, se colocando em constante interação com o 

público e participam do campo intelectual (Cf. Maingueneau, 2010). Essa 

participação coloca em questão alguns princípios das teorias da literatura e 

provoca nossa reflexão sobre a emergência de um novo perfil do escritor, um 

escritor no parlatório. Justamente porque, no parlatório, o sujeito intelectual 

pode falar de si, tornando públicas suas abordagens acerca das mais diversas 

questões. 

 

Referências 
 
ASSIS, Machado de. Bons dias! Disponível em: http://machado.mec.gov.br/ 
obra-completa-lista/itemlist/category/26?order= year&start=12. Acesso em: 01 
de agosto de 2024. 
 
BARTHES, Roland. A morte do autor. In: BARTHES, Roland. O rumor da língua. 
São Paulo: Martins Fontes, 2004. 
 
CARVALHO, Bernardo. Entrevista. Rádio França Internacional: vozes do mundo. 
30 de mar. 2017. Disponível em: http://br.rfi.fr/brasil/20170330-rfi-convida-o-
escritor-bernardo- carvalho.  Acesso em: 29 jul. 2024. 
 

http://machado.mec.gov.br/%20obra-completa-
http://machado.mec.gov.br/%20obra-completa-
http://machado.mec.gov.br/obra-completa-lista/itemlist/category/26?order=year&start=12


(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

107 

CARVALHO, Bernardo. Convicção da boçalidade é tal que fica difícil não ser 
vencido pela exaustão. Folha de São Paulo, 27/01/2019a. Disponível em: 
https://www1.folha.uol.com.br/colunas/bernardo- carvalho/ Acesso em: 10 de 
setembro de 2024. 
 
CARVALHO, Bernardo. Justiça, no caso Moro, é ideia fora do lugar. Folha de São 
Paulo, 23/06/2019b. Disponível em: https://www1.folha.uol.com.br/ 
colunas/bernardo-carvalho/ Acesso em: 10 set. 2024. 
 
COMPAGNON, Antoine. O demônio da teoria: literatura e senso comum. Belo 
Horizonte: UFMG, 2010. 
 
ECO, Umberto. Seis passeios pelos bosques da ficção. Trad. Hildegard Feist. São 
Paulo : Companhia das Letras, 1994. 
 
E-DICIONÁRIO HOUAISS. Disponível em: https://houaiss.uol.com.br/pub/ 
apps/www/v3- 3/html/index.php#1. Acesso em 22 out. 2024.  
 
FIGUEIREDO, Ana Carolina da Conceição. Milton Hatoum no parlatório: entre 
crônicas e paratextos digitais. 2019. 140f. Dissertação (Mestrado em Letras e 
Linguística) – Faculdade de Formação de Professores, Universidade do Estado 
do Rio de Janeiro, São Gonçalo, 2019. 
 
FIGUEIREDO, Ana Carolina da Conceição Ficção, realidade e recepção em 
“Exílio”, de Milton Hatoum. Revista do Fórum de Literatura Brasileira 
contemporânea da UFRJ, Rio de Janeiro, v. 9, n. 17, 2017, p. 1-13. 
 
FIGUEIREDO, Ana Carolina da Conceição. A “crônica de” Milton Hatoum. 
Monografia (Especialização em Estudos literários), Departamento de Letras, 
Faculdade de Formação de Professores da Universidade do Estado do Rio de 
Janeiro, São Gonçalo, 2018. 
 
GABRIEL, Ruan de Souza. Milton Hatoum, o arquiteto do tempo. Revista Época, 
São Paulo, 21 de out. 2017. Disponível em: https://epoca.globo.com/ 
cultura/noticia/ 2017/10/milton- hatoum-o-arquiteto-do-tempo.h. Acesso em: 
10 set. 2024.  
 
GENETTE, Gérard. Paratextos editoriais. Trad. Álvaro Faleiros. São Paulo: 
Ateliê, 2009. 
 
HATOUM, Milton. Esperança roubada. 5 mar. 2007c. Disponível em: 
http//terramagazine. terra.com.br. Acesso em: 27 nov. 2024.  
 
HATOUM, Milton.  Entrevista. Rádio França Internacional: vozes do mundo. 
2018. Disponível em: http://m.br.rfi.fr/brasil/20180411-rfi-convida-milton-
hatoum. Acesso em: 10 set. 2024.  
 
HATOUM, Milton.  Leitor intruso na noite. 29 mai. 2006c. Disponível em: 
http://terramagazine.terra.com.br. Acesso em: 27 nov. 2024. 
 

https://www1.folha.uol.com.br/
https://houaiss.uol.com.br/pub/
https://epoca.globo.com/


 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

108 

HATOUM, Milton.  A proposta revolucionária. 2 out. 2006k.Disponível em: 
http://terramagazine.terra.com.br. Acesso em: 27 de novembro de 2007. 
 
HELENA, Lúcia; OLIVEIRA, Paulo César de. Cenas da textualização: mobilidade 
e clausura. In: HELENA, Lúcia; OLIVEIRA, Paulo César de Uma literatura 
inquieta: memória, ficção, mercado e ética. Rio de Janeiro: Caetés, 2016, p. 221-
243. 
 
JOUVE, Vincent. A leitura. Trad. Brigitte Hervot. São Paulo: Editora UNESP, 
2002. 
 
MAINGUEANEAU, Dominique. O contexto da obra literária: enunciação, 
escritor, sociedade. Trad. Marina Appenzeller. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 
2001. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

109 

O protagonismo feminino e a identidade japonesa nas 
animações de O Castelo Animado (2004) e O Mundo dos 

Pequeninos (2010) do Estúdio Ghibli 
 

Juliana Azevedo 5 

Maria Cristina Cardoso Ribas6 

 

Introdução 

 

O presente estudo será guiado pela análise da representação feminina e 

pela construção da identidade japonesa nas obras fílmicas O Castelo Animado 

(2004) e O Mundo dos Pequeninos (2010), produzidas pelo estúdio de animação 

Ghibli como transposições dos romances infantojuvenis Howl’s Moving Castle 

(1986) e The Borrowers (1952). Integra o projeto artístico do estúdio Ghibli, 

potente filmografia em que diversas protagonistas femininas desafiam os 

estereótipos sexistas de feminilidade ao serem agentes da sua própria história. O 

estúdio também aborda temáticas relacionadas à identidade japonesa na 

contemporaneidade, em que a cultura nacional dialoga diretamente com a 

influência de outros países, especialmente ocidentais.  

Para o desenvolvimento deste trabalho, os estudos intermidiáticos 

(Elleström, 2017, Ribas, 2012) e as análises sobre os conceitos de identidade 

(Cuche, 1999) e de entre-lugar (Hanciau, 2005) são apresentados para 

fundamentação da reflexão e análise dos animes. E através dos trabalhos sobre 

animação japonesa de Susan Napier (2005) e os de Kaori Yoshida (2008), se 

tornou possível as reflexões sobre as representações femininas e sobre o projeto 

artístico do estúdio.  

 A animação é uma mídia audiovisual artística extremamente apropriada 

para representar elementos fantásticos, mundos mágicos, e conceitos abstratos. 

Pela liberdade criativa que ela garante aos seus criadores, sem as limitações do 

cinema live-action que depende de efeitos visuais para tornar possíveis algumas 

cenas, a animação é capaz de abordar temáticas complexas que são traduzidas 

                                                 
5 Bolsista CAPES do programa de Pós-graduação do PPLIN da Universidade do Estado do Rio de 
Janeiro. Orcid: https://orcid.org/0009-0009-6000-4162. E-mail: jullizev@gmail.com 
6 Professora Associada do Departamento de Letras da Faculdade de Formação de Professores da 
UERJ e coordenadora geral do PPLIN. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-2289-4004. E-mail: 
marycrisribas@gmail.com. 

https://orcid.org/0009-0009-6000-4162
mailto:jullizev@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-2289-4004
mailto:marycrisribas@gmail.com


 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

110 

nas imagens simbólicas criadas pelos seus artistas. E foi através de criaturas 

mitológicas fantásticas, transformações corporais, elementos mágicos, 

perspectiva, cores, ângulos, animais antropomórficos e traços artísticos que o 

estúdio Ghibli foi capaz de transmitir, com os seus filmes, temas relacionados ao 

amadurecimento e à busca por uma identidade japonesa própria. 

As obras cinematográficas O Castelo Animado (2004) e O Mundo dos 

Pequeninos (2010) são dois longas-metragens adaptados dos livros Howls 

Moving Castle (1986) e The Borrowers (1952), ambos de autoras britânicas de 

livros infantojuvenis no contexto do pós-guerra. As protagonistas das obras 

literárias, Sophie e Arriety são, respectivamente, jovens que estão no processo de 

amadurecimento e precisam lidar com inseguranças, medos e desafios, e através 

do desenvolvimento de suas narrativas, elas enfrentam obstáculos e sofrem um 

grande crescimento pessoal. Este processo é análogo ao da filmografia clássica do 

Ocidente, conhecido como “the coming of age”. 

O estúdio Ghibli apresenta diversas personagens femininas fortes que 

estão em suas jornadas de amadurecimento, como nos filmes A Princesa 

Mononoke (1997) e Memórias de Marnie (2014)7, portanto, não é tão 

surpreendente que as obras britânicas citadas tenham sido escolhidas para 

adaptação. Nesse sentido, o processo de transposição midiática alia culturas, 

representações femininas e contextos sócio-históricos distintos, estabelecendo 

múltiplas relações entre mídias distintas. Junto a este conjunto de fatores 

diversos, a própria autoria e projeto filosófico e artístico também incidem nesta 

conexão intermidiática, especialmente quando se percebe que o estúdio Ghibli 

possui uma marca autoral forte em seus filmes, nos quais costuma abordar 

temáticas típicas de seu projeto cinematográfico que se manifestam no 

ambientalismo, na construção da identidade japonesa, entre outros. 

Na obra literária, Sophie, uma moça de cabelos ruivos jovem e tímida, 

transgride seu papel de gênero no mundo fictício do qual faz parte. Ela o faz ao 

iniciar uma aventura sozinha para se salvar de uma maldição e é bem-sucedida a 

tal ponto de também ser responsável por salvar seu interesse romântico, o que 

desafia a norma dos contos de fadas (dos quais a obra satiriza) em que a donzela 

é salva pelo herói. A personagem atravessa os limites impostos às mulheres e 

                                                 
7 Memórias de Marnie (2014) também é uma animação baseada em um livro britânico: When 
Marnie Was There (1967) escrito pela autora Joan G. Robinson 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

111 

reconfigura a identidade feminina no processo. Essa personagem no filme 

também representa uma figura transgressora, mas o é a partir do seu próprio 

mundo dos animes ao apresentar características físicas diferentes daquelas mais 

comuns entre protagonistas femininas (que geralmente tem cabelos coloridos e 

olhos gigantes). 

As narrativas literárias também possuem traços culturais que atravessam 

as suas protagonistas, visto que a Sophie vive em um mundo em diálogo constante 

com as lendas folclóricas britânicas, e a Arriety sobrevive em uma casa da 

aristocracia britânica do final do século XIX. As suas identidades culturais são 

transformadas e reinterpretadas nos filmes do estúdio Ghibli, apresentando 

novas características e configurações ao serem recriadas a partir do olhar japonês.  

Em O Castelo Animado (2004) Sophie não interage com alguns elementos 

folclóricos europeus que estão presentes no livro (como é o caso da bota de sete 

léguas que não figura no filme) e sua própria aparência é modificada, pois se no 

romance ela é ruiva, na animação ela tem cabelos castanhos e olhos escuros (mais 

próxima de uma aparência comum no Japão). E em O Mundo dos Pequeninos 

(2010), as culturas japonesa e britânica se confrontam e se relacionam através 

das famílias dos pequeninos e dos humanos, diferente do livro no qual todos os 

personagens são britânicos.   

A construção de uma identidade japonesa na pós-modernidade que 

apresenta a diversidade cultural e a fragmentação de um conceito único do eu 

nacional pode ser observado na obra dos pequeninos na forma como o encontro 

entre culturas ocidentais e orientais são simbolizados no longa: a comunidade 

dos pequeninos é representada por meio de uma cultura e aparências europeias, 

enquanto os humanos são apresentados como japoneses. A elaboração dessa 

identidade fragmentada, fluída, em constante conflito com a tradição e a 

contemporaneidade, também é uma temática presente no projeto artístico do 

estúdio Ghibli e está presente sobretudo na obra A Princesa Mononoke (1997), 

na qual a história do Japão é revista pelo olhar das minorias. 

Ao analisar a representação da personagem Sophie nas mídias e a 

construção da identidade japonesa na obra fílmica dos pequeninos, o estudo se 

guiou pelos seguintes questionamentos: Como os personagens são representados 

nas mídias? Quais as relações que travam com suas contrapartes literárias? Como 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

112 

é construída e interpretada a identidade japonesa em um filme baseado em uma 

obra britânica? Estas são algumas das perguntas que orientam a pesquisa. 

 

2. O feminino e a identidade cultural nos filmes O Castelo Animado 
(2004) e O mundo dos Pequeninos (2010) 
 

2.1 O protagonismo feminino em O Castelo Animado (2004) 

 

De acordo com Lars Elleström, a intermidialidade “é (o estudo de) as 

relações específicas entre produtos de mídia distintos e as relações gerais entre 

os diferentes tipos de mídia.” (2017, p. 201). Nesse sentido a adaptação, para o 

mesmo autor, é uma relação intermidiática na qual uma mídia é transformada, 

ou é representada novamente, em uma mídia distinta. No caso das obras 

abordadas neste artigo, essa transformação é feita por outros sujeitos criadores 

(no caso as equipes do estúdio Ghibli), em um contexto e cultura outros (Japão 

contemporâneo), através de uma mídia audiovisual que, contrária a mídia 

literária, emprega figuras em movimento, áudio, música e uma recepção que 

permite a coletividade (pode-se assistir a um filme com um grupo de pessoas, 

enquanto ler é uma atividade individual). A construção das obras nas mídias pode 

ser observada ao analisá-las em seus contextos. 

Em Howl’s Moving Castle (1986), Sophie é uma jovem tímida e insegura 

que vive com suas irmãs e a madrasta em um reino no qual seus habitantes 

costumam usar magia. A história começa quando Sophie, trabalhando na 

chapelaria e se resignando a viver uma vida ditada pelas vontades da família, 

acaba sendo visitada por uma bruxa que a amaldiçoa com um feitiço, 

transformando-a em uma senhora de 90 anos. Depois desse encontro trágico, a 

protagonista resolve buscar uma cura para a maldição e com isso, acaba parando 

no castelo andante do mago Howl, um feiticeiro temido por todas aquelas terras.  

A narrativa literária de Sophie é uma história que costura fantasia e sátira 

ao subverter algumas características típicas dos contos de fadas, e ao fazê-lo 

também desafia os papéis sexistas de gênero geralmente atribuídos as mulheres 

nesses contos. Já no início da obra, a sátira se torna presente quando a Sophie, 

através de uma compreensão quase metanarrativa, parece saber que existe em 

um mundo de contos de fadas com suas regras e clichês, pois ela alega que ao ser 

a filha mais velha, jamais viverá grandes aventuras como suas irmãs: “Na terra de 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

113 

Ingary, onde coisas como botas de sete léguas e mantos de invisibilidade existem, 

é um verdadeiro infortúnio ser a mais velha de três irmãs. Todos sabem que é 

você quem vai sofrer o primeiro, e maior, fracasso se as três saírem em busca da 

sorte.” (Jones, p. 9) 

Essa característica metanarrativa da obra está presente na escrita de 

Jones, que ao introduzir uma metaficção, busca criticar os contos de fada no 

próprio ato de subverter alguns dos seus clichês (como o da donzela que é salva 

pelo cavalheiro). Em “The New Magic Tale: Diana Wynne Jones and the folk and 

fairy tale” (citado também em Azevedo, 2022), Belen Lopez comenta sobre a 

escrita crítica da autora:  

 

Da mesma forma que os contos populares, como uma forma de 
contar histórias, originalmente tinham a intenção e o potencial 
de serem socialmente poderosos, os romances de Jones criticam 
aspectos tanto da literatura britânica infantil quanto dos contos 
populares no processo de reinventá-los através da sua 
reformulação do gênero. O resultado é uma série de romances 
que, ao mesmo tempo que cheio de aspectos clássicos da 
literatura infantil (...) e dos contos populares também carregam 
subtons de uma piada interna (...). (Lopez, 2012, p. 3, tradução 
dos autores).8 
 

A autora desafia as convenções dos contos de fada ao construir uma 

protagonista que não segue os padrões de beleza (juventude, beleza, pele sem 

rugas e imperfeições, entre outros) justamente por ter se tornado uma idosa. Nas 

histórias da Cinderela ou da Bela Adormecida, as protagonistas são mulheres 

belas que se encontram em situações de perigo e fragilidade, e que por conta 

disso, precisam ser salvas por seus interesses românticos. Nesses contos, as 

heroínas são jovens bonitas e passivas, enquanto as vilãs costumam ser mulheres 

mais velhas (ou se passam até por idosas, como no caso de A Bela Adormecida) 

que não são tão bonitas quanto as protagonistas. Entretanto, a Sophie inverte 

essas convenções, que igualam beleza à moralidade (quem é belo só pode ser 

bom) e a feminilidade à passividade, ao buscar sozinha sua própria salvação e ao 

fazê-lo como uma mulher idosa.  

                                                 
8 Texto original: “Much in the same way that folktales, as a form of storytelling, originally had 
intent and the potential to be socially powerful, Jones’s novels criticize aspects of both British 
children’s literature and the folktale in the process of reinventing them through her reworking of 
the genre. The result is a series of novels that, while full of the classic aspects of children’s 
literature (…) and folktale also carry the undertones of an insider’s joke (…)”. 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

114 

A Sophie também não se conforma aos padrões de feminilidade dos contos 

de fada ao não se comportar de forma gentil e delicada, pois em diferentes 

momentos da narrativa a protagonista se enfurece com o Howl e a sua situação, 

se tornando violenta. Na verdade, a Sophie está mais próxima, em alguns 

aspectos, às bruxas más dos contos de fada, pois ela mesma descobre ao longo da 

narrativa, que tem magia assim como os feiticeiros. Em trabalho anterior 

(Azevedo, 2022) “Um Eu Dividido: Entre as fronteiras e mídias de Howl’s Moving 

Castle por Diana Wynne Jones (1986) e pelo Estúdio Ghibli (2004)” comento 

sobre essa complexidade da personagem: 

 

A Sophie se desvia do estereótipo da donzela em perigo quando é 
responsável tanto pela quebra da maldição de Howl quando da 
sua própria. Ela também não se configura como uma moça 
delicada e inofensiva, visto que em determinado ponto da 
narrativa ela age de maneira violenta quando se enfurece com 
Howl, a ponto de criar plantas venenosas com a sua magia: “(...) 
foi olhar seus narcisos. Algo de muito errado havia acontecido 
com eles, que agora eram coisas marrons molhadas (...)” (p. 312). 
O próprio Howl também não se enquadra como o herói clássico, 
pois apesar de salvar a Sophie da bruxa, ainda assim também é 
salvo por ela quando recupera seu coração (Azevedo, 2022, p. 9). 
 

Sophie demonstra grande independência ao iniciar sua jornada sozinha, e 

desafia todos os estereótipos de “donzela em perigo” ao conseguir quebrar sua 

própria maldição, e o faz ao desenvolver confiança e uma boa autoestima, pois no 

final o feitiço estava atrelado a própria visão que a personagem tinha de si mesma. 

Ela era insegura e achava que deveria viver uma vida passiva, pois ela mesma não 

acreditava ter qualidades e valor suficientes para ir em busca de seu próprio 

destino. E é irônico que, ao assumir a forma de uma idosa, uma figura que é vista 

como passiva, ela encontrou a coragem e a confiança para lutar por si mesma, 

desta forma quebrando a maldição.  

 A maldição também garantiu a personagem uma posição outra, pois como 

a filha mais velha, ela acreditava que seu destino estava traçado e consistia em 

seguir os desejos da família e trabalhar na chapelaria. Entretanto, ao se 

transformar em uma idosa, figura que não costuma aparecer em posições de 

destaque nos contos de fada (exceto quando é representada como vilã), ela se 

torna um sujeito à margem da história, desta forma ganhando liberdade na 

própria invisibilidade dos idosos nos contos de fadas: 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

115 

 

A Sophie do livro parece ver a si mesma como uma jovem simples 
e sem atrativos por conta de sua compreensão metanarrativa de 
viver em um conto de fadas (...). Logo, a maldição da Bruxa das 
Terras Desoladas acaba por libertá-la, pois ao se livrar do seu 
“destino” pré-determinado e se tornar um sujeito à margem do 
destino (ao ser amaldiçoada ela sai do seu papel e da história em 
que estava presa como irmã mais velha e coadjuvante), ela 
adquire a determinação para viver como queria (Azevedo, 2022). 

 

Em Hauru no Ugoku Shiro (2004), animação produzida pelo Estúdio 

Ghibli e escrita e dirigida por seu co-criador Hayao Miyazaki, a personagem 

Sophie também é uma jovem que busca quebrar sua maldição no castelo andante 

de Howl. E assim como sua contraparte literária, ela subverte padrões de beleza, 

e o faz na sua própria mídia. Nas animações japonesas do gênero shojõ, narrativas 

que geralmente abordam histórias de amadurecimento de protagonistas 

femininas, as personagens costumam ser jovens e bonitas, com olhos grandes e 

cabelos de diferentes cores, como pode-se observar na protagonista de Sailor 

Moon (1992). Entretanto, diferente delas, a Sophie é uma jovem simples de 

cabelos castanhos e expressão comum, e ao se tornar uma idosa apresenta 

características fora do padrão de beleza, com rugas ao redor do rosto e um nariz 

grande.  

Logo, a Sophie das animações apresenta uma figura de feminilidade 

destoante nos animes, pois além de ter uma aparência mais “comum”, ao se 

tornar uma idosa, ela dá protagonismo a parcela da população que geralmente é 

ignorada em animações infantojuvenis de fantasia. Este fato é especialmente 

relevante quando se pensa no rápido envelhecimento da população japonesa e 

como os idosos tem papel de destaque na cultura do Japão9. 

É possível observar as diferentes formas como a personagem é 

representada ao se analisar o trecho, tanto no livro quanto no filme, em que a 

Sophie é amaldiçoada. No livro, através da descrição da personagem sobre sua 

aparência e como ela se sente em relação ao ocorrido, com adjetivos como 

“enrugada”, “velha” e “murcho”, pode-se perceber o choque emocional com o 

feitiço: 

 

                                                 
9 No Japão, o índice de indivíduos com mais de 65 anos é de 29,1%, o mais alto do mundo segundo 
dados da BBC (Martins, BBC News Mundo, 2023). 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

116 

Então sentiu as rugas macias e profundas. Olhou para as mãos. 
Também estavam enrugadas e esqueléticas, com veias grossas no 
dorso e nós dos dedos salientes (...)Sophie dirigiu-se ao espelho 
e percebeu que caminhava com dificuldade. O rosto no espelho 
refletia calma, pois ali estava o que ela esperava ver. Era o rosto 
de uma velha macilenta, murcho e encardido, emoldurado por 
cabelos brancos ralos (Jones, p. 36). 

 
 

Até a quebra da maldição, na obra literária, Sophie permanece uma idosa, 

e a sua raiva, medo e insegurança são apresentados pelo narrador em 3ª pessoa 

que tem acesso aos seus sentimentos e pensamentos e os reporta ao leitor. Já na 

obra fílmica, sem o apoio deste narrador, as emoções e inseguranças da 

personagem são representados pelas imagens e diálogos. Na cena em que a 

personagem é amaldiçoada no filme, ela observa suas mãos e, posteriormente, 

olha para sua aparência em um espelho que lhe garante três perspectivas de sua 

imagem. É uma visão ampla que expande, na animação, a visão do horror da 

maldição, e a enfatiza para a personagem, a sobrecarregando com o peso 

(demonstrado pelos diferentes ângulos) do que ocorreu a ela. A mídia audiovisual 

se aproveita de sua característica imagética para dar maior visibilidade ao efeito 

da maldição, o pondo em diferentes olhares por meio do espelho.  

 

Figura 1 - Sophie se olha nos espelhos em 00:12:04 

 

Fonte: GHIBLI (2004) 

 

A mídia fílmica também se apoio no visual ao transmitir as emoções da 

personagem, pois a decisão criativa do diretor Miyazaki de apresentar a Sophie 

com diferentes aparências ao longo da narrativa foi a de ligar diretamente a sua 

aparência física com os seus estados emocionais. Quando a personagem se sente 

feliz e segura, na cena em que é presenteada com um jardim pelo Howl, ela 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

117 

retorna quase totalmente a sua aparência jovem, entretanto, ao se sentir com 

medo e insegura sobre como o Howl se sente em relação a ela, a Sophie retorna a 

sua aparência idosa. Sem o narrador para reportar as emoções de sua 

protagonista, Miyazaki usou os mecanismos da animação, com sua capacidade 

grande de representar transformações corporais, para mostrar como a 

personagem se sentia. 

 

Figura 2 - Sophie no Jardim em 01:21:08 

 

Fonte: GHIBLI (2004) 

 

No filme, a Sophie é uma personagem independente que busca sua própria 

salvação e, assim como a sua contraparte literária, se torna a salvadora do Howl 

ao quebrar a maldição dele também. Entretanto, a Sophie do filme representar 

uma figura feminina mais pautada na gentileza e empatia (o que se aproxima 

mais da visão de feminilidade associada a figura materna, muito ligada a visão da 

mulher no Japão também), especialmente quando ela cuida da bruxa que a 

amaldiçoou quando esta perde os poderes. Enquanto, por outro lado, a Sophie do 

livro é mais agressiva ao lutar pelo que quer, como pode se observar nas diversas 

passagens em que a protagonista discute com Howl.  

A figura mais gentil da Sophie de Miyazaki está provavelmente relacionada 

também a postura pacifista do diretor, que ao testemunhar os horrores da 

Segunda Guerra Mundial na sua infância, apresenta nos seus filmes os perigos 

dos conflitos bélicos. Logo, nos filmes, atitudes que aproximem os sujeitos de 

forma significativa e que fortalecem o sentimento de comunidade são 

privilegiadas em detrimento de atitudes que criem conflitos entre eles. Isso pode 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

118 

ser visto nas diversas cenas em que Howl sobrevoa as cidades em chamas por 

conta da guerra entre os reinos daqueles territórios. 

 

Figura 3 - Howl sobrevoa cidades em chamas em 00:40:40 

 

Fonte: GHIBLI (2004) 

 

Nesse sentido, a Sophie representa essa figura que restaura a comunidade 

ao acolher os diferentes personagens da obra, se tornando assim um exemplo de 

liderança. Logo, apesar de a protagonista se aproximar da visão de feminilidade 

atrelada à figura materna, ao cuidar dos sujeitos (do Howl e da bruxa, por 

exemplo), uni-los como família e limpar o castelo, a Sophie também carrega 

características subversivas ao confrontar diretamente a feiticeira do Rei (para 

proteger Howl) e ao assumir o controle do Castelo ao final do longa. A figura da 

Sophie atravessa as mídias, as culturas e suas representações de feminilidade, 

permanecendo mesmo assim como uma personagem que desafia as convenções 

sexistas de gênero.  

No longa A princesa Mononoke (1997) se pode observar outros exemplos 

de personagens femininas fortes, como é o caso de San e da Senhora Eboshi. Esta 

animação se passa no período Muromachi (entre os séculos XIV e XVI) no Japão 

e conta a história de Ashitaka, príncipe de uma aldeia que está em constante 

conflito com a corte e o imperador. O jovem acaba sendo amaldiçoado quando 

enfrenta um demônio que atacou seu povo, e assim, para se salvar, vai em busca 

de uma cura, encontrando no caminho uma comunidade de mineração liderada 

pela figura da Senhora Eboshi. Essa comunidade está em guerra com uma 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

119 

guerreira chamada San, que luta junto com uma matilha de lobos para proteger 

a floresta e seus espíritos. 

Esse filme subverte as figuras femininas e suas idealizações tipicamente 

japonesas, para as quais a mulher é um sujeito passivo, que sofre calado e obedece 

ao que lhe é imposto. No longa, tanto a figura de San quanto a de Eboshi 

representam personagens extremamente ativas e que lutam e guerrilham pelo 

que querem. 

A Senhora Eboshi é uma mulher que subverte os papéis de gênero da época 

ao liderar uma aldeia de mineração e produção de armas, sendo sua líder militar 

quando necessário também. A comunidade é composta por sujeitos 

marginalizados por aquela sociedade: mulheres e pessoas com doenças 

intratáveis para a época (como lepra). Esses sujeitos, incluindo Eboshi, são seres 

à margem da sociedade, considerados inferiores aos homens que lideravam o 

Japão feudal, logo são o “Outro”. Susan Napier comenta sobre o filme ao citar sua 

capacidade de desfamiliarizar os estereótipos: “O filme desfamiliariza dois ícones 

importantes na cultura japonesa, o mito do feminino como resignada e solidária 

e o mito dos japoneses vivendo em harmonia com a natureza (...)”10 (2005, p.233, 

tradução das autoras). 

Apesar de a comunidade mineradora ser composta por sujeitos 

invisibilizados, com a liderança de Eboshi, os indivíduos sobrevivem a partir do 

seu trabalho e ganham independência por meio dele, conseguindo até mesmo 

negociar com a corte. Logo, a Eboshi é uma figura subalterna que, ao desafiar o 

ideal de mulher em sua sociedade (a figura feminina pertencia ao ambiente 

doméstico e era comandada pelo patriarca da família), adquire independência e 

poder, e o compartilha com as outras figuras subalternas.  

A Senhora Eboshi carrega tanto o lado acolhedor associado ao materno, ao 

cuidar de sua comunidade, como o lado violento e guerrilheiro atrelados ao 

homem, ao lutar pelo que quer – dessa forma desafiando tanto os ideais de 

masculinidade como de feminilidade. Kaori Yoshida (2008) comenta sobre as 

representações femininas em Princesa Mononoke (1997) ao afirmar que:  

 

                                                 
10 Texto original: “The film defamiliarizes two important icons in Japanese culture, the myth of 
the feminine as long-suffering and supportive and the myth of the Japanese as lvigin in 
harmony with the nature (...)” (Napier, 2005) 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

120 

De uma perspectiva pós-colonial feminista, a narrativa de 
mononoke problematiza noções de identidades de gênero raciais 
e racializadas em termos de mulheres japonesas. (...) como a 
Napier argumenta, Mononoke desfamiliariza a associação 
convencional das mulheres japonesas com uma feminilidade 
submissa11 (Yoshida, 2008, p. 201, tradução das autoras). 

 
 

Ao desfamiliarizar os ideais de feminilidade e subverter as expectativas dos 

telespectadores para com as personagens femininas, o estúdio Ghibli expõe a 

natureza socialmente construída e performativa do conceito de feminilidade: 

 

A cidade de ferro de Eboshi é também um espaço liminar onde 
mulheres poderosas comandam (...). Nesse espaço. As mulheres 
convencionalmente marginalizadas, o “outro”, produzem ferro 
para comprar arroz, que os homens somente carregam. (...) 
Como as mulheres japonesas no período Muromachi 
predominantemente viviam sob uma sociedade dominada por 
homens, similar ao Japão contemporâneo, a líder militar 
feminina aponta para os telespectadores a natureza construída 
da identidade feminina japonesa (Yoshida, 2008, p. 226, 
tradução das autoras).12 
 
 

 A personagem que luta ao lado de uma matilha de lobos (foi criada por 

eles) contra a senhora Eboshi é a jovem San. Ela é construída como o oposto do 

sujeito submisso, sua aparência revela uma figura guerreira e assustadora, muitas 

vezes retratada com sangue no rosto. Para proteger a floresta e os seus espíritos, 

San está disposta a matar os seres humanos, e apesar de se afeiçoar ao 

protagonista do longa, ao final da narrativa ela se separa dele para seguir seu 

caminho por entre os seres da floresta. Ela é violenta, ativa, determinada e é uma 

figura duplamente subalterna, ao ser mulher e órfã: “Através dessas 

características, San desfamiliariza com sucesso a submissão e a fofura (ou o 

shõjo), que são tipicamente associados com a “feminilidade japonesa”13 (Yoshida, 

2008, p. 224, tradução das autoras). 

                                                 
11 Texto original: “From a postcolonial feminist perspective, Mononoke’s narrative problematizes 
notions of gendered racial and racialized gender identities in terms of Japanese women. (...) as 
Napier argues, Mononoke defamiliarizes the conventional association of Japanese women with 
submissive femininity”. 
12 Texto original: “Ebishi’s iron town is also a liminal space Where powerful women rule (...). In 
this space, the conventionally marginalized female “other” produces iron for purchasing rice, 
which men Only carry. (...) As Japanese women in the Muromachi period predominantly lived 
under a male-dominated socety, similar to comtemporary Japan, the female military leader points 
out to viewers the constructed nature of the Japanese female identity.”  
13 Texto original: “Through these characteristics San succesfully defamiliarizes submissiveness 
and cuteness (or “shõjo-ness”), which are typically associated with “Japanese femininity””. 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

121 

  

Figuras 4 e 5 - Princesa Mononoke em 00:22:23 e Eboshi em 00:36:51 

  

Fonte: GHIBLI (1997) 

 

Portanto, apresentar personagens femininas fortes faz parte do projeto 

artístico do estúdio Ghibli, e a Sophie faz parte de um grupo de protagonistas do 

estúdio que desfamiliarizam os conceitos de feminino e masculino. Como as 

outras personagens citadas, ela busca o controle do seu destino, demonstrando 

coragem e força. Assim como a San e a Eboshi, a Sophie desestabiliza os conceitos 

sexistas de gênero na animação e na sociedade, e o faz a partir dos ideais 

japoneses do feminino, desestruturando também o ideal de identidade japonesa 

única e homogênea na contemporaneidade.  

 

2.2 A identidade japonesa em O mundo dos Pequeninos (2010) 

   

Em The Borrowers (1952), escrito pela autora Mary Norton, temos uma 

narrativa que gira em torno de Arriety e sua família, seres pequeninos que vivem 

escondidos nas casas dos seres humanos e sobrevivem do que podem pegar 

emprestado dos gigantes. Somente homens podem realizar as incursões para 

pegar os objetos emprestados, e a regra máxima dos pequeninos é que eles não 

devem ser vistos por seres humanos. No início da narrativa, o pai de Arriety acaba 

sendo avistado pelo Menino humano que acabou de chegar e está passando uns 

dias na propriedade. Visto que a família de Arriety é a última família de 

pequeninos naquela casa, a menina acaba recebendo a permissão de aprender a 

coletar os objetos dos humanos (a mãe de Arriety tem medo de algo acontecer ao 

pai e eles ficarem desamparados).  



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

122 

Na obra de Norton, a história de Arriety, narrada pela irmã do Menino 

anos depois, se passa entre o final do século XIX e o início do século XX em uma 

mansão aristocrática inglesa. Nessa casa vivem a tia-avó Sophy, membro de uma 

família antiga e importante, e os trabalhadores que cuidam da mansão: o 

jardineiro Crampfurl e a cozinheira Driver. Posteriormente, o Menino, parente de 

Sophy, volta para a Inglaterra vindo da Índia (na época uma colônia do Reino 

Unido) por conta de uma febre reumática. A família, preocupada com a saúde do 

garoto, o leva para a mansão de Sophy, para que ele pudesse se recuperar da 

doença em um ambiente calmo. Além dos humanos já citados, vivem os 

pequeninos, dos quais Arriety faz parte.  

Os pequeninos são seres que vivem escondidos, marginalizados pela 

sociedade dos humanos e vivendo de forma parasitária, sem a possibilidade de 

subsistirem sem o auxílio dos gigantes pois deles precisam para retirar os 

recursos de sua sobrevivência. Sua identidade e cultura é moldada por esse 

contato perigoso e necessário com os humanos, e os seus próprios nomes são 

oriundos dessa dependência e subalternidade: a família de Arriety se chama 

“Clock” em referência ao local em que ocupa na casa dos humanos, isto é, embaixo 

do grande relógio da família. Também é irônico que a família tenha um nome 

relacionado a um conceito de temporalidade, visto que sendo os últimos 

pequeninos residentes naquela casa (e sem nenhum contato com qualquer outro 

pequenino no mundo), eles temem serem os últimos de sua espécie e vivem com 

o terror de suas mortes marcarem o fim da sua raça.  

A origem dos pequeninos é envolta em mistério, e o Menino acredita que 

no passado eles tinham a mesma estatura dos humanos, mas que com o passar 

do tempo foram diminuindo e à medida que iam ficando pequenos, ficavam mais 

assustados com os humanos e se escondiam:  

 

Eles achavam que os seres humanos tinham sido inventados 
apenas para fazer o trabalho sujo – grandes escravos colocados 
ali para eles usarem. Pelo menos, era o que diziam uns aos outros. 
Mas meu irmão disse que, no fundo, achava que eles estavam 
com medo. Era por causa do medo, pensava ele, que haviam 
diminuído tanto. Cada geração se tornara cada vez menor, e cada 
vez mais escondida (Norton, 1953, p. 9, tradução das autoras).14 

                                                 
14 Texto original: “They though human beings were just invented to do the dirty work – great 
slaves put there for them to use. At least, that’s what they told each other. But my brother said 
that, underneath, he thought they were frightened. It was because they were frightened, he 
thought, that they had grown so small. Each generation had become smaller and smaller and more 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

123 

 
 

As classes sociais dos pequeninos também são determinadas pela cultura 

humana e a depender do cômodo onde vivem, podem apresentar um 

comportamento e estilo de vida mais associado a aristocracia. A família de 

Arriety, por viver embaixo da cozinha da propriedade, apresentam um estilo de 

vida mais associado a classe dos trabalhadores, enquanto uma família de 

pequeninos que vivia anteriormente na casa, na sala de convívio, chamada 

Overmantels (o nome vem de viverem embaixo da lareira), viviam como 

aristocratas com ternos e charutos: “Os homens fumavam o tempo todo porque 

os potes de tabaco ficavam ali; (...). As mulheres também eram um grupo 

presunçoso, sempre se admirando em todos aqueles pedaços de espelho sobre a 

lareira"15 (Norton, 1953, p. 41, tradução das autoras). 

A vida desses seres se assemelha a experiência de vários indivíduos 

durante o período das grandes guerras, especialmente para aqueles que tiveram 

de se esconder, como foi o caso dos judeus na Segunda Guerra Mundial. A Arriety 

vive na escuridão do piso da cozinha, escondida por entre a madeira do assoalho, 

e seu maior sonho é poder ser livre para sair do ambiente claustrofóbico de sua 

casa e viver sem o medo de ser morta ou perseguida pelos humanos, como fica 

claro na sua reclamação para os pais: 

 

(...)Eu sei que nós conseguimos ficar quando todos os outros se 
foram. Mas o que isso fez por nós, no final? Eu não acho tão 
inteligente viver sozinho, para sempre e sempre, em uma casa 
vasta, grande, meio vazia; debaixo do chão, com ninguém com 
quem conversar, ninguém para brincar, nada para ver, somente 
poeira e passagens, sem luz a não ser a de velas e a da lareira(...) 
(Norton, 1986, p. 49, tradução das autoras)16 
 
 

Arriety também evoca a experiência dos sujeitos com suas identidades 

fragmentadas pela guerra ao viver o constante medo de perder sua casa e seu lar 

(visto que se algum humano os via, eles precisavam se mudar). Sua identidade, 

                                                 
and more Hidden.”  
15 Texto original: "the men smoked all the time because the tobacco jars were kept there; (...). The 
women were a conceited lot too, always admiring themselves in all those bits of overmantel 
looking-glass." 
16 Texto original: (...) I know we’ve managed to stay when all the others have gone. But what has 
it done for us, in the end? I don’t think it’s so clever to live on alone, forever ande ver, in a great, 
big, half-empty house; under the floor, with no one to talk to, no one to play with, nothing to see 
but Dust and passages, no light but candlelight and firelight(...).”  



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

124 

atrelada ao seu conceito de lar e família, era constantemente desafiada quando 

confrontada com a possibilidade de perder tudo. Muitas famílias durante a guerra 

foram separadas, e diversos indivíduos perderam suas casas nos bombardeios, 

experimentando uma sensação de ruptura com a vida que levavam antes. 

Alguns autores debatem sobre quem os pequeninos de Mary Norton 

pareciam simbolizar: uma comunidade subalterna oprimida e colonizada? Ou um 

grupo aristocrático imperialista que vive às custas dos que trabalham para 

sobreviver? Madelyn Travis comenta sobre isso em:  

 

Muito se foi dito sobre a série Borrowers de Mary Norton, e várias 
teorias apresentadas sobre qual grupo as pessoas diminutas 
representam na sociedade (...) outros, entretanto veem os 
Pequeninos não como vítimas de eventos de guerra 
cataclísmicos, mas como aristocratas buscando reter seus lugares 
na sociedade (Travis, 2007, tradução das autoras).17 
 

 
Os pequeninos são o “outro”, com o qual o “eu”, os humanos, se 

diferenciam e se caracterizam. Esses seres vivem nas margens da sociedade, 

literalmente, pois vivem no local liminar entre as tábuas do chão e o interior da 

casa, e são invisíveis para a cultura dominante dos humanos, suas tristezas e 

desespero não são ouvidos pelos gigantes e eles seguem vivendo na escuridão dos 

entre-lugares.  

Para Núbia Hanciau o conceito de entre-lugar é “fecundo para reconfigurar 

os limites difusos entre centro e periferia, cópia e simulacro (...)” (2005), esse 

terceiro espaço é um local de trocas e negociações entre culturas e identidades, 

um local que foge das polarizações e que apresenta novos olhares sobre os 

sujeitos. Como um lugar de deslocamento e diversidade, ele foge dos ideais 

normativos e binários (homem/mulher, negros/brancos entre outros). Arriety 

experimenta esse entre-lugar ao viver entre a limiar da cultura dos pequeninos e 

dos humanos, e experimentar essa vivencia fora da cultura dominante e 

normativa.  

A história de Mary Norton também pode ser interpretada como uma 

narrativa nostálgica, que remete ao passado imperialista anterior às grandes 

                                                 
17 Texto original: “Much has been written about Mary Norton’s series about the Borrowers, and 
various theories put forward as to which group the diminutive people might represent in Society 
(...) Others, however, see the Borrowers not as victims of cataclysmic wartime events, but as 
aristocrats seeking to retain their place in Society.”  



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

125 

guerras. O passado é idealizado porque é contado pela visão inocente de uma 

criança que entrava em contato com sua imaginação (como a história é lembrada 

pelo Menino, que a contou para a irmã, não se pode ter certeza de que é real) na 

paz de um lar que ainda não foi destruído pelas guerras e rápida industrialização. 

Citando Hopkins (2000), Madelyn Travis discute sobre isso em:  

 

Hopkins argumenta que a obra está principalmente preocupada 
com os prazeres e a segurança do lar, em oposição às ansiedades 
geradas pelo mundo exterior, atitudes que ele considera 
fundamentadas na própria infância Eduardiana de Norton18 
(Travis, 2007, tradução das autoras). 
 
 

A obra fílmica O Mundo dos Pequeninos (2010) também narra a história 

dos pequeninos e como eles, Arriety e sua família, sobrevivem ao viver da coleta 

de recursos dos humanos. Entretanto, no filme, a história se passa no Japão 

contemporâneo, e apesar de a família de Arriety manter seus traços (roupas e 

aparência) e nomes europeus originais, o menino (que agora se chama Shō) e sua 

família passam a terem nomes japoneses.  

Essa dualidade cultural foi proposital e no livro “The Art of The Secret 

World of Arriety” (Norton, Ghibli, 2010), o diretor Hiromasa Yonebayashi 

comenta sobre como o Hayao Miyazaki (roteirista) visualizava o pai de Arriety 

como um sujeito europeu: “Pod era um personagem difícil de criar. Miyazaki 

queria que ele tivesse características germânicas. (...) Tentei fazer com que ele 

parecesse um homem de peito largo e europeu.”19 (Norton, Ghibli, 2010, tradução 

das autoras).  

Nesse sentido, o filme apresenta um grupo de seres pequeninos europeus 

que vivem escondidos em uma casa japonesa que, em si mesma, carrega fortes 

influências europeias tanto na arquitetura como nos objetos. Isso pode ser 

observado na casa de bonecas da família de Shō, baseada em uma mansão 

aristocrática inglesa da virada do século. 

 

 

                                                 
18 Texto original: “Hopkins argues that the work is principally concerned with the pleasures and 
safety of the home, as against the anxieties engendred by the outside world, attitudes which he 
considers to be grounded in Norton's own Edwardian childhood”. 
19 Texto original: “Pod was a difficult character to design. Miyazaki wanted him to have Germanic 
features. (...) I tried to make him look broad chested and European”. 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

126 

 

 

Figura 6 - A casa de bonecas em 00:43:39 

 

Fonte: GHIBLI (2010) 

 

Ao aborda o encontro entre o Shō e os pequeninos, o longa parece 

simbolizar uma relação cultural entre a nação japonesa e os países ocidentais, em 

que, apesar de marcada por conflitos (a Haru, funcionária da casa, captura a mãe 

de Arriety), também apresenta trocas e diálogos positivos, como o 

relacionamento entre a Arriety e o Shō. A própria casa parece simbolizar esse 

multiculturalismo, ao abrigar essas duas culturas que, apesar de diferentes, se 

relacionam e interagem entre si “emprestando” elementos uma da outra (como 

os pequeninos fazem com os objetos dos humanos). 

O ato então de “emprestar” se torna simbólico e não apenas para a 

sobrevivência dos seres diminutos, pois nessa ação de tomar o que lhe é 

necessário, ocorre uma troca e uma ressignificação, objetos que serviam para um 

propósito (uma peça de xadrez) passam a servir para outros (a peça de xadrez se 

torna um monumento estético na casa deles). Esses objetos podem ser vistos 

como ideias e valores simbólicos que foram assimilados por uma outra cultura e 

reinterpretados por ela. Entretanto, essa troca não é somente unilateral, pois ao 

final da narrativa Arriety dá o pregador de seu cabelo (objeto emprestado, mas 

reformulado) para o Shō como um gesto de afetividade. Logo, as duas culturas 

trocam objetos simbólicos entre si. 

Para John W. Berry a aculturação é “definida como mudanças que ocorrem 

como resultado do contato entre grupos” (2002), e esse processo cultural é 

simbolizado no filme, especialmente pelo contato de Arriety e Shō, que ao 

interagirem de forma significativa, mudam a perspectiva um do outro sobre seus 

povos e suas vivências. Shō passa a respeitar e valorizar a determinação dos 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

127 

pequeninos e sua capacidade de sobrevivência (algo especialmente tocante para 

ele que convivia com uma doença cardíaca), e Arriety começa a compreender 

melhor os seres humanos, livre dos preconceitos anteriores.   

Dessa forma, diferente do livro, os pequeninos na animação possuem uma 

cultura independente da dos seres humanos e, apesar de pegarem emprestado 

seus recursos, são indivíduos que possuem seu próprio estilo de vida. Seus nomes 

e classes sociais não são retiradas da cultura humana daquela casa, e logo, suas 

identidades não são colonizadas pela cultura dominante, apesar de ainda serem 

subalternos.  

Outro ponto interessante é que o subalterno, o “Outro”, na animação passa 

a ser a cultura ocidental, enquanto o “eu” se torna a cultura japonesa, subvertendo 

desta forma uma tendência das potências mundiais dos EUA e da Inglaterra de 

verem o mundo por uma ótica eurocêntrica, para qual eles são os sujeitos e os 

países latinos, asiáticos e africanos são os objetos do discurso. No filme, essa ótica 

é invertida, e o “Outro” passa a ser o sujeito desse discurso, e é com o olhar dele 

que vemos o ocidente. A história é contada, como podemos ver no início do filme, 

pelo Shō e é ele que “olha” e narra sobre esse “Outro” ocidental: “Eu jamais vou 

esquecer aquele verão (....)” (00:00:19).  

Madelyn Travis ainda se aprofunda nessa questão cultural do filme ao 

afirmar que: "(...) Miyazaki cria tensões raciais e culturais adicionais que não se 

manifestam no romance original (...). Ao retratar os humanos como japoneses e 

os pequeninos como ocidentais, o filme cria um discurso adicional de alteridade 

(...)"20 (2007, tradução das autoras). 

O primeiro encontro entre a Arriety e o menino humano difere 

significativamente entre a obra literária e a fílmica, e parece simbolizar as 

relações diferentes que esses personagens travam nas mídias. No livro, ao sair 

para a sua primeira coleta, Arriety se afasta de seu pai e vai para o jardim da 

propriedade, e nele acaba encontrando de maneira inesperada o menino humano 

deitado na grama. A primeira fala do Menino - que no livro não tem um nome, o 

que parece negar sua individualidade - para Arriety é “Não se mova (...) ou eu vou 

te bater com meu graveto de freixo”21 (Norton, 1952, p. 71, tradução das autoras). 

                                                 
20 Texto original: "(...)Miyazaki creates additional racial and cultural tensions which are not 
manifest in the original novel (...). By depicting humans as Japanese and Borrowers as western, 
the film creates a further discourse of otherness (...)". 
21  Texto original: “Don’t move! (…) or I shall hit you with my ash stick”. 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

128 

A ameaça demarca um começo conflituoso para uma relação complexa que se 

forma entre a pequenina e o Menino.  

Já na obra fílmica, a primeira interação entre os personagens se dá 

quando, ao estar coletando junto com o pai, dentro do quarto onde o menino 

dorme - no filme ele é chamado pelo seu nome, reintroduzindo sua 

individualidade - Shō consegue ver Arriety, e ao perceber que ela tenta se 

esconder, diz: “Não tenha medo. Eu vi você” (1:12:53). Diferente do Menino, Shō, 

em sua primeira interação com Arriety, não a ameaça, e pelo contrário tenta 

tranquilizá-la. Portanto, a relação deles no longa, já desde o início, é mais pacífica 

e pautada na empatia mútua.    

 

Figura 7 - Sophie nota que foi vista em 00:20:32 

 

Fonte: GHIBLI (2010) 

 

Na cena, o quarto do Shō está imerso principalmente em cores escuras e 

vermelhas, para representar os sentimentos de medo e ansiedade de Arriety em 

relação à casa dos humanos, e somente o som do relógio, que se assemelha ao 

som das batidas aceleradas do coração, é possível de ser escutado na cena.  

Apesar das diferenças entre as obras, nas duas mídias Arriety é membro 

de uma comunidade subalterna que precisa sobreviver às custas de uma cultura 

dominante, e o contato entre esses sujeitos, pequeninos e humanos, revela 

interações interculturais complexas em que ambas as culturas trocam bens 

simbólicos. A partir desse encontro, tanto Arriety e o Menino (Shō na animação) 

se transformam pelo encontro com o “Outro” nesse espaço liminar do entre-lugar.  

Denys Cuche define identidade ao afirmar que “para a psicologia social, a 

identidade é um instrumento que permite pensar a articulação do psicológico e 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

129 

do social em um indivíduo. Ela exprime a resultante das diversas interações entre 

o indivíduo e seu ambiente social, próximo ou distante” (1999, p.177). Ele 

comenta também que “todo grupo é dotado de uma identidade que corresponde 

à sua definição social, definição que permite situá-lo no conjunto social. A 

identidade social é ao mesmo tempo inclusão e exclusão: ela identifica o grupo 

(...) e o distingue dos outros (...)” (1999, p.177).  

Essa exclusão ou inclusão foi observada na história de Arriety na relação 

entre pequeninos, que era de inclusão, e na relação deles com os humanos, que 

era principalmente de exclusão. A multiculturalidade observada no Mundo dos 

Pequeninos (2010), simbolizada pelos humanos e pequeninos, também está 

presente em outras obras da filmografia do estúdio Ghibli, como é observável na 

animação, já mencionada neste artigo, Princesa Mononoke (1997). 

O protagonista de Princesa Mononoke (1997), Ashitaka é um indivíduo do 

grupo étnico Emishi, comunidade que lutou contra o império Yamato durante os 

séculos VII a X. Os Emishi eram um grupo minoritário que resistiram a expansão 

do império japonês, e eram considerados como sujeitos inferiores e primitivos 

pela corte, desta forma sendo perseguidos e mortos. Logo, assim como a Senhora 

Eboshi e sua comunidade mineradora composta de mulheres e pessoas doentes, 

os Emishi eram o “outro” na sociedade japonesa, aqueles que não se adequavam 

aos padrões homogeneizadores do grupo dominante.  

Ao apresentar uma narrativa sobre o período Muromachi, o estúdio Ghibli 

repensa a história nacional a partir da visão dos grupos apagados e oprimidos, 

abordando desta forma um novo olhar para a identidade japonesa e sua história, 

uma perspectiva a partir da diversidade e da diferença, desafiando o mito de um 

Japão homogêneo. Nesta animação, os sujeitos historicamente apagados têm voz, 

e são um grupo diverso que também apresentam conflitos entre si (Eboshi e sua 

comunidade constantemente lutam contra San), e a partir das suas diferenças, 

eles simbolizam os diferentes sujeitos que formam a identidade japonesa. Kaori 

Yoshida (2008) comenta sobre essa representação da diferença na animação: 

 

Sendo ele próprio um "outro" em seu próprio país, Ashitaka, no 
entanto, encontra constantemente seus próprios "outros", 
indicando a pluralidade do Japão (...) A narrativa de Mononoke 
se desenvolve por meio de interações entre esses grupos (...), e 
eles desempenham um papel fundamental na construção da 
identidade. (...) Suas interações não seguem exatamente a noção 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

130 

de "abjeção" de Kristeva (...) Ou seja, o reconhecimento da 
identidade de cada grupo (...) não é motivado pela exclusão ou 
assimilação de "outros", mas pelo reconhecimento da existência 
de "Outros" com suas diferenças22 (Yoshida, 2008, p. 218, 
tradução das autoras). 

 

Kaori Yoshida também cita o fato de que os protagonistas de A Princesa 

Mononoke (1997), assim como a Arriety de O Mundo dos Pequeninos (2010), 

vivem em um “entre-lugar”, pois todos possuem identidades fluídas e móveis: 

Ashitaka está se transformando e deixando de ser humano por conta de sua 

maldição, San vive entre os lobos negando sua natureza humana e Eboshi carrega 

traços tipicamente associados ao feminino e ao masculino. Se Arriety estava 

localizada entre o mundo humano (atrelado a cultura japonesa) e o mundo dos 

pequeninos (associados ao ocidente) por viver entre os pisos da casa humana, os 

personagens da história de Ashitaka estão no constante “entre-lugar” das 

diferentes identidades que possuem.  

Napier (2005) sugere que A Princesa Mononoke (1997), ao apresentar a 

diversidade identitária japonesa, constrói um multiculturalismo tipicamente 

japonês: 

 

Em contraste com os ideais tradicionais de homogeneidade e 
harmonia, o filme oferece uma visão do que poderia ser chamado 
de uma forma japonesa de multiculturalismo. (...) Embora 
ambientado em um passado histórico, Princesa Mononoke 
reflete a extraordinária variedade de pluralidades que sugerem o 
mundo cada vez mais complexo do século XXI23 (Napier, 2005, 
p. 248, tradução das autoras). 
 
 

O próprio Hayao Miyazaki, diretor do filme, como citado por Napier, 

descreveu o longa como “(...) um filme em que os principais protagonistas são 

aqueles que normalmente não aparecem no palco da história. Em vez disso, esta 

                                                 
22 Texto original: “Being an "other" himself in his own country, Ashitaka nonetheless constantly 
encounters his own "others", indicating the plurality of Japan (...) Mononoke's narrative develops 
through interactions between these groups (...), and they play a key role in identity construction. 
(...) Their interactions do not exactly follow Kristeva's notion of "abjection" (...) That is, identity 
recognition for each group (...) is not prompted by exclusion or assimilation of "others", but by 
acknowledging the existence of "Others" with their differences”. 
23 Texto original: "In contrast to the traditional tropes of homogeneity and harmony, the film 
offers a vision of what might be called a Japanese form of multiculturalism. (...) Although set in a 
historical past, Princess Mononoke reflects the extraordinary array of pluralities that suggest the 
ever more complex world of the twenty-first century". 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

131 

é a história dos marginalizados da história."24 (Napier, 2005, p. 233, tradução das 

autoras) 

Ainda comentando sobre o “entre-lugar”, Núbia Hanciau o define como 

uma perspetiva sobre as identidades nacionais que difere daquela eurocêntrica, e 

que foi criado especialmente para explorar a relação entre os países das América 

em relação aos da Europa, mas que também é relevante na discussão sobre os 

filmes aqui analisados:  

 

Entre-lugar (S.Santiago), lugar intervalar (E. Glissant) (…) eis 
algumas entre as muitas variantes para denominar, na virada de 
século, as “zonas” criadas pelos descentramentos, quando da 
debilitação dos esquemas cristalizados de unidade, pureza e 
autenticidade, que vêm testemunhar a heterogeneidade das 
culturas nacionais no contexto das Américas e deslocar a única 
referência, atribuída à cultura europeia (Hanciau, 2005). 
 
 

No longa da princesa Mononoke, o estúdio Ghibli explora a 

heterogeneidade contida na identidade japonesa ao apresentar a história pela 

visão dos seus grupos minoritários, enquanto em O Mundo dos Pequeninos 

(2010) a identidade nacional também é abordada, mas pelas suas fortes relações 

com o mundo ocidental na contemporaneidade do mundo da pós-globalização. 

Portanto, em ambas as obras, o mito de um Japão único e homogêneo é desafiado 

pela construção simbólica de identidades atravessadas pela diferença étnica e 

cultural, transformadas tanto pela influência do ocidente como de outros países 

vizinhos. 

Já no Castelo Animado (2004), a diferença é apresentada pela 

representação de personagens femininas que desafiam os estereótipos sexistas. A 

figura da Sophie, assim como as da Senhora Eboshi e da princesa Mononoke, se 

opõe à visão da mulher como sujeito passivo e frágil. 

De acordo com estudo anteriormente escrito (Ribas, 2014), o conceito de 

fidelidade nas adaptações é explorado ao abordar a impossibilidade de se esperar 

que uma obra seja muito semelhante (ou até mesmo idêntica) a outra da qual está 

sendo adaptada:  

 

                                                 
24 Texto original: “(...) a film in which the main protagonists are those who usually do not appear 
on the stage of history. Instead, this is the story of the marginals of history." 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

132 

Robert Stam (2008: 20), que também critica o estatuto de 
fidelidade da narrativa fílmica em relação à literária, afirma que 
“Uma adaptação é automaticamente diferente e original devido à 
mudança do meio de comunicação” (gr. do autor). Neste sentido, 
a passagem de um meio verbal – o texto literário – para um meio 
plural, que lida com múltiplas linguagens, inviabiliza uma 
proposta de fidelidade literal (...) (Stam, 2008 apud Ribas, 2014, 
p. 20).  

 

Nesse sentido, é possível observar que os desencontros entre as narrativas 

fílmica e literária de Arriety e Sophie ocorrem por conta dos suportes das mídias, 

mas também por razões voltadas à autoria, contexto histórico-cultural e projeto 

artístico. Ao tentar repensar uma identidade nacional, temática importante para 

o seu projeto filosófico e artístico e presente em outros filmes, o estúdio Ghibli 

afastou suas personagens de suas contrapartes literárias. Entretanto, apesar dos 

desencontros culturais, midiáticos e artísticos, a história de Sophie em ambas as 

mídias ainda é uma narrativa de uma jovem que subverte os papéis de gênero 

atribuídos a ela, e a trajetória intermidiática dos pequeninos ainda é uma 

moldada pela sobrevivência de um grupo marginalizado. 

  

Considerações finais 

 

Neste trabalho foram abordadas as relações entre as personagens Sophie, 

de O Castelo Animado (2004), e os pequeninos, de O Mundo dos Pequeninos 

(2010), com suas contrapartes literárias, a partir de seus encontros e 

desencontros como protagonistas que atravessaram mídias, culturas e contextos 

históricos diferentes. A partir dessa análise, foi possível observar que os 

principais fatores que tornam as obras fílmica e literária independentes são as 

características de seus suportes midiáticos, a autoria e o contexto cultural no qual 

estão inseridos.   

Também foi discutido a representação da mulher no filme O Castelo 

Animado (2004) e como a personagem de Sophie na animação foi construída a 

partir de suas relações intertextuais com a obra de partida (o livro) e do próprio 

projeto artístico do estúdio Ghibli que subverte os ideais sexistas de gênero ao 

criar protagonistas femininas fortes e complexas.  

 A discussão sobre a construção da identidade japonesa a partir da 

diferença foi elaborada por meio da análise do filme O Mundo dos Pequeninos 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

133 

(2010) e sua relação com a obra literária. Apesar de travar relações intertextuais 

fortes com sua obra de partida ao apresentar os pequeninos como um grupo 

marginalizado, a animação carrega fortes traços tanto da cultura japonesa 

contemporânea ao apresentar o menino como um jovem japonês, como também 

do projeto artístico filosófico do estúdio – que busca redefinir a identidade 

japonesa da pós-globalização. Ao apresentar os conflitos entre pequeninos 

(identificados como ocidentais) e os humanos (japoneses), a animação aborda 

simbolicamente a difícil relação do oriente com o ocidente, e a forma com a qual 

a identidade japonesa se construiu a partir desse contato cultural.  

Para maior compreensão do projeto autoral do estúdio Ghibli, o trabalho 

abordou, de forma comparativa, o filme A Princesa Mononoke (1997), visto que 

esta animação é atravessada pelas duas temáticas principais presentes nas obras 

analisadas no artigo: os estereótipos de gênero e a identidade japonesa.  

 As formas pelas quais essas obras, em suas diferentes mídias, abordaram 

a diferença se deram pelos seus contextos históricos, culturais e artísticos. E 

apesar disso, ainda se relacionam fortemente, travando um diálogo que percorre 

culturas e visões de mundos distintas, mas que ainda abordam algo em comum: 

as experiências de um “outro” em um “entre-lugar” em uma sociedade em 

constante mudança. 

 

Referências 
 
 
BERRY, John. Migração, aculturação e adaptação. In: DeBiaggi, Sylvia. 
Psicologia, e/imigração e cultura. São Paulo: Casa do Psicólogo, 2004, p. 29-45. 
 
CUCHE, Denys. Cultura e Identidade. In: CUCHE, Denys. A noção de cultura nas 
ciências sociais. Bauru: EDUSC, 1999, p. 175-202. 
 
ELLESTRÖM, Lars; DOMINGOS, Ana Cláudia (org); KLAUCK, Ana Paula (org); 
HYLAND, Robert. A culture of borrowing: Iconography, ideology and idiom in 
Kari-gurashi no Arietti/The Secret World of Arrietty. East Asian Journal of 
Popular Culture, vol 1, p. 205-222, junho 2015. Disponível em: 
https://doi.org/10.1386/eapc.1.2.205_1. Acesso em: 17/07/2025. 
 
HANCIAU, Núbia. O entre-lugar. In: FIGUEIREDO, E. Conceitos de literatura e 
cultura. Juiz de Fora: Editora UF-JF/Niterói: EdUFF, 2005, p. 215-241. 
Disponivel em: https://www.bbc.com/portuguese/articles/cqlwlzey2dgo. Acesso 
em: 17 jul. 2025. 
 
MELLO, Glória Maria (org). Midialidade. Porto Alegre: EdiPUCRS. 2017. 

https://doi.org/10.1386/eapc.1.2.205_1
https://www.bbc.com/portuguese/articles/cqlwlzey2dgo


 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

134 

 
JONES, Diana Wynne. O castelo animado. 9. ed. Rio de Janeiro: Galera Record, 
2021. 
 
LOPEZ, Belen. The New Magic Tale: Diana Wynne Jones and The Folk And 
Fairy Tale. Thesis (Master of Arts in English) - College of Arts and Humanities 
California State University, Fresno. 2012. 
 
NAPIER, Susan. Anime from Akira to Howl's Moving Castle: Experiencing 
Contemporary Japanese Animation. Nova York: St. Martin's Griffin, 2005. 
 
O MUNDO dos Pequeninos. Direção de Hiromasa Yonebayashi. Produção:Toshio 
Suzuki. Japão: Studio Ghibli, 2010. Netflix (95 min.) 
 
O CASTELO animado. Direção de Hayao Miyazaki. Produção: Toshio Suzuki. 
Japão: Studio Ghibli, Toho, 2004. Netflix (119 min.). 
 
PRINCESA mononoke. Direção de Hayao Miyazaki. Produção: Toshio Suzuki. 
Japão: Studio Ghibli, Toho, 1997. Netflix (133 min.) 
 
RIBAS, M. C. C.. Literatura e(m) Cinema: breve passeio teórico pelos bosques da 
Adaptação. Alceu (Online), v. 14, p. 117-128, 2014. Disponível em: 
http://revistaalceu-acervo.com.puc-rio.br/media/alceu%2028%20-%20117-
128.pdf Acesso em 23/06/2021. 
 
STOTT, C. Jon. Anatomy of a Masterpiece: "The Borrowers". National Council of 
Teachers of English, vol 53, n.5, p. 538- 544, maio 1976. Disponível em: 
https://www.jstor.org/stable/41404201 

 
 

https://www.jstor.org/stable/41404201


(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

135 

Identidade e herança cultural nos contos “Travessia”, 
de Marcia Bechara, e “Uma vez na vida”, de Jhumpa Lahiri 

 
                                                              Anna Carolina Maia da Silva Teixeira1 

 

You can see that your home's inside of you 
Just know, that wherever you go,  

 you're never alone, 
 you will always get back home. 

 
                            93 millions miles – Jason Marz 
 
 

Introdução 

 

Segundo o pensamento sociológico de Durkheim (apud Rodrigues, 2000, 

pp.22-24) o homem é um ser inserido na sociedade e rodeado de “fatos sociais”, 

sendo estes responsáveis pela visão que possuímos de Estado, liberdade, sanções 

penais, o casamento e etc. Porém, para Durkheim, esta visão não se restringe 

somente ao pensamento coletivo, e sim, ao de cada indivíduo. Em outras palavras, 

para Durkheim, o ser humano possui dentro de si a sociedade em que vive, e ela 

não existe sem estes indivíduos. Essa afirmação se coaduna com a visão que 

Maurice Halbwachs (2004) tem dos processos de construção da memória 

individual e da memória coletiva. Para ele, a identidade individual compartilha a 

memória coletiva, no sentido de manter os traços culturais, a tradição, que são 

responsáveis pela ancoragem da identidade e pelo sentido do pertencimento. 

Os indivíduos elaboram representações mentais da sociedade em que 

vivem. Essas representações são coletivas e correspondem aos valores e crenças 

de todos aqueles que vivem naquela sociedade. Dentre elas, estão as que modelam 

o comportamento do indivíduo, como a religião, as tradições, os costumes, os 

valores, e o idioma, evidenciando que não há uma individualidade absoluta, visto 

que cada indivíduo carrega dentro de si toda uma carga social. Assim, quando um 

indivíduo deixa a terra natal, leva consigo todos esses elementos que estão 

associados à sua identidade. 

                                                 
1 Mestranda em Estudos Literários do Programa de Pós-graduação em Letras e Linguística da 
UERJ. E-mail: annacarolinamaia1@gmail.com.  

mailto:annacarolinamaia1@gmail.com


 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

136 

Tendo em vista, essa relação do sujeito com o seu lugar de nascimento, este 

artigo visa à análise de dois contos; “Travessia”, de Márcia Bechara, e “Uma vez 

na vida”, de Jhumpa Lahiri, na perspectiva da concepção da identidade e da 

herança cultural. 

 

1- Travessia: um encontro com a origem 

 

“Travessia”, de Márcia Bechara (2010 p. 279-290), é um conto extraído do 

livro Primos, organizado por Adriana Armony e Tatiana Salem Levy, e narra a 

trajetória de uma família libanesa.  Divide-se em duas partes: a primeira, 

intitulada “A ida”, narra a relação distante de Naceb com a mãe Rana e a ida da 

personagem para o Brasil para casar-se com o primo Abrãao. A segunda parte “A 

volta” narra a ida de seu neto, Suad, ao Líbano para lutar em uma guerra que ele 

considera sua também. Os subtítulos fazem uma alusão às gerações desta família.  

Percebe-se, no início da narrativa, que a mãe de Naceb, Rana, é quem 

dirige a casa, enquanto o pai assume o papel de protetor dos filhos e é quem os 

acalenta.  Rana acredita estar criando filhos fortes com este distanciamento; 

homens e mulheres que saberão lidar com as dificuldades da vida sem se curvar 

diante delas. 

O texto começa com a voz áspera de Rana a imprimir nos descendentes 

toda a força de seu povo: 

 

Eu não quero ninguém pacífico. Não desejo reverências sob o 
meu comando. Eu não quero bichos pacíficos, filhos pacíficos, 
amigos e comensais pacíficos, não quero sentar á mesa com 
ninguém que não reconheça o perigo (Bechara, 2010 p.279). 

 

             A genealogia da família— nos moldes dos textos bíblicos— é expressa pelo 

narrador de modo a dar ênfase ao desejo de Rana: 

 

Assim disse Rana, mãe de Naceb, que gerou Omar, que injetou 
Suad no quadril de Monia, que imediatamente se ressentiu do 
cheiro acre da oxidação marítima que danificou peças-chave do 
seu corvette prata, fato de que se apercebeu horas antes de dar à 
luz o menino, um herdeiro legítimo da vocação belicista e 
confessional de sua bisavó, matriarca brancaleônica [..] 
(Bechara, 2010 p.280). 

 
 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

137 

A relação entre mãe e filha se estreita na noite anterior à partida de Naceb 

para o Brasil, quando a primeira se permite, pela primeira vez, manifestar amor 

e preocupação pela filha: 

  

Rana, que nunca havia permitido deitar quenturas sobre os filhos 
à noite, função delegada não sem certo escárnio para o pai, 
acabara de cobrir Naceb com todas as fibras nervosas de seu 
afeto, justo no instante em que a menina se preparava para 
perdê-lo. A velha leoa havia deitado sua enorme língua sobre a 
cria, momentos antes de deixá-la (Bechara, 2010 p.281). 

 

A primeira parte do conto mostra a importância da tradição, da identidade 

cultural libanesa. Naceb se casará com o primo em um casamento arranjado e 

aceita isso com convicção. Antes de sua partida, a mãe lhe mostra o tabuleiro em 

que prepara o quibe e diz: 

 

Vê, menina, a vida é como este tabuleiro de carne, a gente vai 
comendo e vão ficando os buracos, mas esses vazios significam 
uma presença, a presença de quem os comeu, e aprendemos 
também a colecionar essas ausências, que, com tempo, superam 
em quantidade os pedaços deste quibe, mas é tudo alimento, 
tempero e vontade (Bechara, 2010, p. 281). 

 

A viagem é conturbada e, em meio ao aparente equilíbrio, “a carne de sua 

mãe permanecia ao mesmo tempo podre e intacta, eterna no tabuleiro, para não 

causar ausências” (Bechara, 2010, p. 281). Na chegada ao Rio de Janeiro, o noivo 

a espera e é com doçura que Naceb abraça a nova vida. 

Segundo Hall, a identidade cultural se caracteriza por pontos de 

identificação, fixados no nascimento, sendo ela parte da natureza daquele 

indivíduo, que desenvolverá um sentimento de pertença àquela cultura, nação e 

família. Dito isto, pode-se afirmar que a parte intitulada “A ida” aborda tão 

somente as questões ligadas à identidade cultural dos libaneses.  

Na segunda parte do conto, há os desdobramentos dos processos 

diaspóricos. Em “A volta”, Suad, neto de Naceb, decide ir ao Líbano para lutar 

pelo “seu país”. Ao longo da narrativa, fica claro que ele nasceu no Brasil, 

portanto, seu vínculo com o país de seus ancestrais é consequência das narrativas 

familiares, que fazem com que ele se sinta parte daquela comunidade imaginada.   

Para Benedict Anderson (1983, pp.5-7), “a identidade nacional é uma 

comunidade imaginada”. Assim, ela está interligada à identidade cultural e opera 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

138 

no estabelecimento dos laços de pertencimento. Anderson argumenta que as 

diferenças entre as nações residem nas formas diferentes pelas quais elas são 

imaginadas.  

 Ainda nessa perspectiva, Anthony Giddens (1990, pp. 37-8) afirma que “a 

tradição é um meio de lidar com o tempo e o espaço, inserindo qualquer atividade 

ou experiência particular na continuidade do passado, presente e futuro, os quais, 

por sua vez, são estruturados por práticas sociais recorrentes”. Assim, quando 

questionado pela mãe sobre a decisão de lutar pelo Líbano, Saud responde que 

ele lutará pela sua origem, demonstrando mais uma faceta identitária: a 

associativa, que é responsável pelo elo forte com a cultura ancestral.   

O lugar de origem deixa de ser a única fonte de identificação e é a razão de 

a personagem enunciar: “[...] não lutarei pelo ódio, lutarei pelo fogo dentro de 

mim que termina as fronteiras do meu espírito” (Bechara, 2010, p.287). Com essa 

afirmação, Saud demonstra estar em consonância com a perspectiva de Hall 

(2003) de que a identificação deixa de ter um caráter antropológico e passa a ser 

associativa.  Portanto, não é preciso estar preso ao território físico para se sentir 

pertencente a ele. 

Suad carregava em si o peso de sua ancestralidade: “tinha a composição 

pétrea dos insetos, e um dom para cansar seus possíveis opressores com sua 

incrível resistência” (Bechara, 2010, p.287). A mãe, Monia, já desistira dele, uma 

vez que Suad a desprezava por ver na sensibilidade dela um sinal de fraqueza que 

contrariava tudo o que havia aprendido sobre a sua família.  

 Segundo Zygmunt Bauman (2003), a comunidade resulta de um 

entendimento compartilhado de forma natural, sendo este peculiar a cada 

agrupamento humano. Pequena e autossuficiente, ela atende a todas as 

necessidades dos indivíduos que fazem parte dela. Por outro lado, ela apresenta 

vulnerabilidade, visto que, com o advento dos meios de comunicação, não há mais 

como distinguir os pertencentes ou não a ela, dissolvendo-se a distinção entre 

“nós” e “eles”, precisando então de “vigilância” para que seus costumes e valores 

não sejam perdidos.  

 Para Bauman, os indivíduos procuram fazer parte dessas comunidades de 

entendimento comum na esperança de encontrar segurança, pois estão inseridos 

em um mundo onde tudo se move e se desloca. Segundo Jock Young (1994, p.164, 

apud Bauman, 2003, p.20): “precisamente quando a comunidade entra em 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

139 

colapso, a identidade é inventada”. Por essa razão, o autor alega que a identidade 

é a substituta da comunidade; do lar natural ou do “círculo aconchegante”. É a 

representação de um passado, onde os costumes e as fronteiras davam ao 

indivíduo a sensação de pertencimento.  Em contrapartida, ainda segundo o 

autor, esta busca pela identidade cria um paradoxo; de um lado a identidade 

como forma de distinção, de singularidade, e, do outro, como um elemento 

tranquilizador, que permitirá ao indivíduo sentir-se parte de uma coletividade.  

É essa ideia de pertencimento que faz com que Suad, contrariando os pais, 

vá ao Líbano, para uma luta que não é sua. Em uma missão no sul do país, depara-

se com um cenário de morte: numerosas crianças massacradas. A imagem o leva 

à fúria que já trazia no sangue. Em meio à luta, vê um arbusto que se move; 

impele-o a força ancestral e ele atira. O “inimigo” é um jovem de cerca de quinze 

anos, ferido, implorando para que não o deixe morrer. Naquele instante, Suad 

perde a sua guerra, perde a guerra para a bisavó, Rana, perde o desprezo pelo 

sentimentalismo dos pais, perde a audácia que o fazia deixar de ter amor a si 

mesmo em prol de questões políticas de um país que sequer conhecia. A imagem 

do menino à morte o leva à percepção do seu engano e à atitude extrema do 

suicídio. 

A dureza de caráter de Rana, tão cuidadosamente transmitida de geração 

em geração, espelho de uma pátria permanentemente em luta, fazia parte da 

herança que Suad recebera, tanto quanto os alimentos e os rituais. No entanto, 

ele não nascera naquela terra, não tinha o perigo e a morte em sua essência e, por 

isso, essa epifania o faz sucumbir. 

 

2. “Uma vez na vida”: conflito de identidades 

 

 “Uma vez na vida”, extraído do livro Terra descansada, de Jhumpa Lahiri, 

é um dos três contos que giram em torno de duas personagens: Hema e Kaushik,  

e expõe as diferentes estratégias de aculturação, que influenciam a identidade dos 

migrantes quando se estes são expostos a uma nova cultura. As identidades assim 

formadas são destacadas, ao longo da narrativa, por meio das personagens, 

demonstrando o conflito entre aqueles que estão fora de seu país de origem, mas 

que mantêm suas raízes culturais, e os que já foram assimilados pela nova cultura 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

140 

e não possuem mais os hábitos que outrora fizeram parte da sua identidade 

cultural. 

 As diásporas contemporâneas correspondem ao fenômeno de migração 

humana de ex-colônias para as metrópoles ou para os grandes centros 

econômicos. O sujeito diaspórico é aquele que vive longe de sua terra natal, mas 

mantêm sua identidade cultural viva na língua, religião e costumes. É uma 

concepção fechada de tribo, em que há um "cordão umbilical", que denominamos 

tradição.    

No contexto da diáspora ocorre o “processo de aculturação”, ou seja, a 

adaptação a uma nova cultura. O psicólogo intercultural John Berry (2004) 

desenvolveu um modelo bidimensional de aculturação a partir da observação do 

comportamento de imigrantes, detectando quatro tipos de estratégias ao buscar 

aculturar-se: a) integrativa, quando o indivíduo mantém os valores étnicos 

originais, e boas relações com o grupo majoritário; b) de separação, quando opta 

por manter seus valores étnicos, sem procurar estabelecer relações favoráveis 

com a comunidade dominante; c) de assimilação, quando abandona seus 

referenciais culturais em favor da comunidade dominante; e de marginalização 

quando há perda total da identidade cultural e ausência de integração com a 

comunidade local. Esses conceitos são essenciais à nossa análise da condição 

identitária das personagens dos contos selecionados. 

  “Uma vez na vida” é narrado em primeira pessoa pela personagem Hema. 

Em um tom confessional, ela se reporta ao ano de 1981, quando o jovem Kaushik 

Choudhuri e seus pais ficaram hospedados em sua casa, e ela, com apenas 13 anos 

de idade, se sentiu atraída por ele. Os Choudhuri haviam retornado aos Estados 

Unidos depois de passarem 7 anos vivendo na Índia e Kaushik se mostrava 

contrariado com a constante mudança de contextos socioculturais e, 

consequentemente, com a necessidade de estar sempre obrigado a adaptar-se a 

uma nova conjuntura. Aquela era a segunda vez em que ele mudava de país e, 

embora tivesse sido educado segundo o American way of life apesar de viver em 

Bombaim, no retorno ao país em que nasceu, ele parecia estar fora de lugar. 

Os hábitos das duas famílias eram conflitantes, e Hema descreve todo o 

processo que levou os dois a se tornarem próximos no curto tempo em que 

viveram na mesma casa. 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

141 

  A mãe de Hema, Shibani, era uma mulher que se mantinha fiel às suas 

raízes. Dona de casa, entendia que seu papel era cuidar da filha e do marido. A 

personagem não se permitia sofrer influências da cultura ocidental:  

 

Os filmes de determinada época eram a única coisa que minha 
mãe amava genuinamente no Ocidente. Ela nunca usava saias - o 
que considerava indecente -, mas era capaz de se lembrar, cena 
por cena, das roupas da Audrey Hepburn em todos os filmes dela 
(Lahiri, 2009 p.265). 
 

  Lahiri busca demonstrar a particularidade dessa personagem, que adota 

uma estratégia de separação – aquela em que o sujeito se nega a abrir mão de sua 

herança cultural e resiste à adaptação à nova cultura. Entretanto, a família 

Choudhuri tinha um comportamento diverso.  As famílias se conheceram 

quando Shibani estava grávida de Hema e, nesse período em que conviveram sob 

o mesmo teto, as diferenças se evidenciaram: 

 

Meus pais se mostravam ao mesmo tempo críticos e admirados 
em relação aos seus, perplexos com o quanto haviam mudado. 
Bombaim os havia tornado mais americanos do que Cambridge, 
disse minha mãe, algo que ela previra e que não entendia (Lahiri, 
2009 p.267). 
 

 Shibani se mostrou especialmente incomodada com a assimilação que a 

mãe de Khausik, sofrera, visto que já não conseguia identificar na amiga o que 

antes as fazia tão parecidas: os traços culturais dos Bengaleses: 

 

Houve comentários sobre os cabelos curtos da sua mãe, sobre a 
calça comprida dela, sobre o Johnnie Walker que ela e seu pai 
continuaram a beber uma vez terminada a refeição [...] Ela 
comentou que a sua mãe havia se tornado “estilosa”, o que no seu 
vocabulário era um termo pejorativo, sugerindo um cuidado 
excessivo consigo mesmo que ela reprovava (Lahiri, 2009, p.269 
- 270). 

 

Parul passara a ter hábitos ocidentais, como beber, usar roupas mais 

atraentes, como calça jeans, e maquiagem. Hema, por sua vez, se sente atraída 

pelas diferenças entre sua mãe e Parul, pois, como uma criança filha de 

bengaleses nascida e educada nos Estados Unidos, ela se vê dividida entre 

práticas sociais estadunidenses e a herança cultural familiar. Em casa, segue as 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

142 

regras impostas pelos pais, veste as roupas típicas que a avó manda da Índia, 

porém, na escola ou na vida social, depara com um mundo totalmente diferente. 

Assim como Hema, Kaushik vive no vértice de duas culturas. Ambos são 

cidadãos estadunidenses, porém, Hema sofre maior influência da cultura 

familiar. Ela não resiste às imposições da mãe, aceitando-as com naturalidade. 

Kaushik, por sua vez, mesmo tendo morado em Bombaim, permanece mais 

ocidental do que oriental. Essa divergência entre as personagens traz à baila uma 

questão importante acerca das identidades: o modo como o elo de pertencimento 

se desenvolve:  

 

[...] Eu ainda era bem criança, ao passo que você, apenas três 
anos mais velho, já havia fugido do controle dos seus pais. Não 
discutia, mas tampouco parecia conversar muito com eles. 
Quando você estava lá fora, eu os ouvia dizer à minha mãe como 
estava infeliz por ter voltado. “Ele ficou furioso quando fomos 
embora, e agora está furioso por estarmos aqui de novo.”, disse 
seu pai. “Até em Bombaim nós demos um jeito de criar um típico 
adolescente americano” (Lahiri, 2009, p. 272-278).  

 

 Mesmo tendo sido obrigado a viver um período na Índia, Kaushik nunca 

deixou de sentir-se vinculado à cultura estadunidense devido ao modo como foi 

educado. Entretanto, os deslocamentos forçados têm um efeito negativo sobre as 

identidades de uma segunda geração de imigrantes. No caso de Kaushik, esse 

efeito era de uma aparente rebeldia: 

 

Eu não sabia como classificá-lo. Como você havia morado na 

Índia, associava-o mais a meus pais do que a mim. No entanto, 

você não se parecia com meus primos de Calcutá, com aquele ar 

tão inocente e obediente que tinham quando eu os visitava, que 

faziam perguntas sobre cada detalhe da minha vida, espantados, 

como se os Estados Unidos fosse a Lua (Lahiri, 2009, p. 275). 
 

No decorrer da narrativa, o leitor toma conhecimento de que Parul estava 

com câncer terminal e que voltara aos Estados Unidos para morrer, o que 

explicava o comportamento esquivo de Kaushik.  

No que diz respeito ao sentimento de pertença, a par dos hábitos 

ocidentais, Kaushik tem dificuldade para definir-se identitariamente, visto que os 

deslocamentos o fazem sempre sentir-se fora de lugar.  



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

143 

Segundo Hall, as identidades, sejam elas associativas ou culturais, não 

estão impressas em nossos genes. Ao afirmar que a identidade é uma "celebração 

móvel", que é “formada e transformada continuamente em relação às formas 

pelas quais somos representados ou interpelados nos sistemas culturais que nos 

rodeiam” (Hall, 1987), o teórico enfatiza que o processo de identificação não está 

vinculado a uma posição físico-geográfica, mas a um compartilhamento de ideias 

e crenças que é responsável pela sensação de pertencimento. Nesse sentido, 

ambos os contos retratam a busca das personagens por uma afirmação identitária 

e pela sensação de fazer parte de uma comunidade.   

Para Kaushik, o retorno aos Estados Unidos representa a necessidade de 

reconstruir um elo de pertencimento com a terra em que nasceu. Para Suad, que 

cresceu à sombra da imagem quase mítica da avó e foi impregnado pela narrativa 

de nação que fazia do Líbano a sua “terra natal”, a participação na guerra 

representa a opção por uma configuração identitária que ele só descobre não ser 

efetivamente sua diante da crueldade do campo de batalha.  

 

Considerações finais 

 

[...] exiles or emigrants or expatriates, are 
haunted by some sense of loss, some urge to 
reclaim, to look back, even at the risk of 
being mutated into pillars of salt. 

  (Rushdie, 2010.p.10) 

 

Assim como Salman Rushdie (2010) argumenta na epígrafe, extraída de  

Imaginary Homelands, os sujeitos que vivenciam os deslocamentos, a 

desterritorialização, são assombrados por algum sentimento de perda, algum 

desejo de recuperação. No caso do conto de Márcia Bechara, esses sentimento foi 

vivenciado por Naceb e transmitido através das gerações, fazendo com que Suad 

compartilhe a nostalgia dos antepassados e deseje participar de uma guerra em 

um país que não é seu. 

Em “Uma vez na vida”, essa sensação de perda é responsável pela 

necessidade que Shibani tem de manter e transmitir à Hema a sua herança 

cultural, o que leva a jovem a um sentimento de cisão identitária. Por outro lado, 

Kaushik, que sofre o choque cultural em dobro devido aos deslocamentos, 

vivencia uma crise de identidade que não se resolve no âmbito do conto. A 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

144 

coletânea à qual “Uma vez na vida” pertence reúne personagens que ocupam um 

espaço liminar entre duas culturas e países, onde se esforçam para estabelecer 

laços e criar um lar. 

As duas narrativas analisadas focalizam efeitos diversos da relação entre 

identidade e herança cultural, entretanto mostram a busca inexorável do ser 

humano por um elo de pertencimento. 

 

Referências  

 

ANDERSON, Benedict. Imagined Communities. Londres: Verso, 1991. 

BAUMAN, Zygmunt. Comunidade: a busca por segurança no mundo atual. Rio 
de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2003. 
 
BECHARA, Márcia; LEVY, Tatiana S. Primos: História da herança árabe e 
judaica. Rio de Janeiro: Record, 2010. 
 
CARREIRA, Shirley de S, G. Vestígios da transculturação em Shame, de Salman 
Rushdie.  Revista Eletrônica do Instituto de Humanidades. V 3 (11), 
UNIGRANRIO, 2004. Disponível em: http://publicacoes.unigranrio.com.br/ 
index.php/reihm/article/iew/463/454 . Acesso em: 11 jan. 2024. 
 
GIDDENS, A. The Consequences of Modernity. Cambridge: Polity Press, 1990. 

HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. São Paulo: Centauro, 2004. 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 11ed.  Tradução: 
Tomaz Tadeu da Silva e Guacira Lopes Louro. Rio de Janeiro: DP & A, 2006. 
 
HALL, Stuart.  Da diáspora: identidades e mediações culturais. Belo Horizonte: 
Ed. UFMG, 2011. 
 
LAHIRI, Jhumpa. Terra descansada: contos. São Paulo: Companhia das Letras, 
2009. 
 
RUSHDIE, Salman. Imaginary Homelands. London: Vintage, 2010. 

http://publicacoes.unigranrio.com.br/%20index.php/reihm/article/iew/463/454
http://publicacoes.unigranrio.com.br/%20index.php/reihm/article/iew/463/454


(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

 

145 

Questões de identidade e pertencimento em Garota 
traduzida 

 
Julia Duarte Adler1 

Shirley de Souza Gomes Carreira2 

 

Introdução 

 

O século XIX foi palco de um fenômeno que esteve estritamente ligado à 

expansão do capitalismo, os fluxos migratórios, o que levou teóricos como Eric 

Hobsbawm (1996) a considerá-lo como a era das migrações. 

Em algumas sociedades assoladas por crises políticas e econômicas houve a 

busca voluntária de oportunidades em locais em que a força de trabalho era 

necessária. Enquanto algumas pessoas restringiam-se às migrações internas, outras 

aventuravam-se nas migrações internacionais, muitas vezes de forma ilegal. 

Milhares de chineses foram, assim, atraídos para o trabalho em plantations nas 

Américas, onde passaram a viver em condições degradantes e sob coação. O 

transporte ilegal desses trabalhadores passou a ser conhecido como tráfico de 

coolies, ou seja, de indivíduos sem qualificação profissional que embora 

aparentemente livres e com um contrato de trabalho, foram submetidos a um 

regime de trabalho similar à escravidão. 

Nesse cenário, a migração chinesa para os Estados Unidos iniciou-se na 

década de 1850, quando os primeiros trabalhadores chegaram para trabalhar na 

mineração do ouro. Mais tarde, eles expandiram sua atuação para o ramo da 

agricultura e, por fim, para atividades nas fábricas de vestuário. Por constituírem 

mão de obra barata, passaram a ser rechaçados pelos estadunidenses e vistos como 

competidores no mercado de trabalho. 

                                                 
1 Bolsista de Iniciação Científica do CNPq. Graduanda do curso de Letras, Português-Inglês, da 
Universidade do Estado do Rio de Janeiro (FFP). Orcid: https://orcid.org/0009-0007-7152-4660                                    
E-mail: juliaadler.uerj@gmail.com 
2Doutora em Literatura Comparada (UFRJ). Professora Associada de Literaturas de Língua Inglesa 
da UERJ/FFP. Docente permanente do Mestrado e Doutorado em Esrudos Literários do Programa 
de Pós-graduação em Letras e Linguística da UERJ, Procientista UERJ/FAPERJ e Bolsista de 
Produtividade em Pesquisa PQ-C do Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e 
Tecnológico-CNPQ. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-8787-8283. 
E- mail: shirleysgcarr@gmail.com. 

https://orcid.org/0000-0002-8787-8283


 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

 

146 

Dentre as leis que foram criadas para coibir a imigração asiática, a Lei de 

Exclusão Chinesa foi assinada pelo Presidente Chester A. Arthur em 6 de maio de 

1882, proibindo a imigração de chineses por 10 anos. Pode-se dizer que ela ajudou 

a moldar a política de imigração calcada na categoria de raça no século XX. O 

Immigration Act de 1924, por sua vez, tornou os imigrantes asiáticos inelegíveis à 

cidadania (Lee, 2015), levando a uma intensa repressão, à criação de bairros étnicos 

e à proibição de casamentos inter-raciais (Bezerra, 2020). Mesmo com a revogação 

das leis segregacionistas, os imigrantes asiáticos foram alvo da criação de 

estereótipos e de uma tentativa de total invisibilidade. Considerados como um grupo 

monolítico, em que aspectos como etnia, classe e religião eram ignorados, esses 

sujeitos eram alvo de estereótipos que os associavam a uma posição subalterna (Lee, 

2015). Para Michael Omi e Dana Takagi (2010), entretanto, a discriminação contra 

os sino-americanos derivou-se do ressentimento do sucesso obtido por alguns deles 

que lhes concedeu vantagens sociais. 

A ficção escrita por imigrantes chineses ou seus descendentes traz o resquício 

dos embates vividos por seus antepassados em solo americano, bem como o desafio 

de definir elos de pertencimento na confluência entre duas culturas. 

A proposta deste trabalho é analisar o impacto da migração na identidade da 

protagonista do romance Garota, traduzida, de Jean Kwok, autora nascida em 

Hong Kong, que emigrou para os Estados Unidos com seus familiares aos cinco anos 

de idade. Ao criar a narradora Kimberly, Kwok cede por empréstimo muitas das suas 

experiências pessoais como imigrante, bem como o dilema vivido por aqueles que, 

longe da terra natal, necessitam negociar entre sua herança cultural e uma nova 

realidade à qual precisam integrar-se. 

1.      A autora e sua obra 

Publicado pela primeira vez em 2010, Garota, traduzida (Girl in translation) 

foi o primeiro romance escrito pela autora sino-americana Jean Kwok. Apesar de 

não ser uma obra autobiográfica, ao longo da narrativa, o livro apresenta diversas 

situações que refletem experiências vividas pela própria autora. Assim como a 

protagonista, Kwok deixou Hong Kong ainda criança, quando sua família emigrou 

para os Estados Unidos, indo viver no Brooklyn, e precisou assumir o que, anos 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

 

147 

depois, ela denominou uma “vida dupla”3, visto que frequentava a escola durante o 

dia e trabalhava à noite ao lado da mãe em uma fábrica de roupas. Apesar das 

dificuldades, ela se formou com excelência em Inglês e Literatura Americana pela 

Universidade de Harvard. Kwok possui mestrado com especialização em ficção e 

atualmente dedica tempo integral à escrita.  

Enquanto escrevia Garota, traduzida, Kwok também trabalhou como 

professora e tradutora na Holanda. De acordo com a autora, o ato de escrever 

poderia eternizar as pessoas amadas nas palavras. Assim, esse romance tornou-se 

um lugar onde sua mãe, que faleceu um ano após a publicação da obra, pôde 

permanecer viva — preservando não apenas sua memória, mas também sua 

trajetória. Por outro lado, a autora buscava transmitir o que muitos imigrantes 

asiáticos enfrentam ao chegar nos Estados Unidos em busca do Sonho Americano e 

provocar no leitor um sentimento de empatia com o sujeito diaspórico.  

 Tendo sido bem recebido pelos leitores e críticos de diversas partes do 

mundo, o best seller da autora foi vendido em mais de 17 países. A obra narra a 

migração da protagonista, Kimberly Chang, para os Estados Unidos, aos 11 anos, 

bem como o seu processo de aculturação. Como o romance acompanha a 

personagem da infância à idade adulta, pode ser considerado como uma apropriação 

do bildungsroman (Mass, 2000), termo utilizado para descrever narrativas que 

exploram o amadurecimento e o desenvolvimento pessoal de uma personagem. Em 

paralelo, o livro aborda também a difícil realidade da imigração de povos asiáticos 

que, além de sofrerem as consequências da xenofobia, são submetidos à exploração 

em fábricas e às barreiras linguísticas que dificultam o acesso à cidadania e garantia 

de direitos dessas pessoas. 

2.      Reflexões sobre o romance de formação 

 Nos séculos XVIII e XIX, um gênero narrativo, antes considerado vulgar e 

popular, ganhou força na Alemanha absolutista, o romance de formação, que viria a 

englobar também uma nova classe política que emergia nesse cenário de construção 

da identidade nacional. Como reflexo da sociedade em que o autor vivia, tornou-se 

então responsável por tratar das preocupações e aspirações da burguesia emergente, 

assim como dos seus pensamentos sobre diversas esferas na sociedade. Em 1810, o 

                                                 
3 Cf. https://www.youtube.com/watch?v= NVKz1ecNrXI&t=117s.  

https://www.youtube.com/watch?v=%20NVKz1ecNrXI&t=117s


 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

 

148 

professor alemão de filologia clássica Karl Morgenstern (1770-1852) cunhou o termo 

bildungsroman (Galbiati, 2013) que só iria se popularizar academicamente mais 

tarde, em 1870, com o livro A vida de Schleiermacher, do filósofo Wilhelm Dilthey.  

Dilthey reconhecia a obra de Goethe intitulada Os anos de aprendizado de 

Wilhelm Meister (1795) como um dos modelos de romance de formação, tendo em 

vista a história de desenvolvimento e aperfeiçoamento da personagem principal em 

diversas áreas da vida frente à sociedade alemã da época. Na obra, acompanha-se a 

trajetória de Wilhelm Meister, um jovem burguês, que se vê confrontado por muitos 

problemas envolvendo sua vida pessoal, profissional e emocional. O nome do livro 

sugere tanto uma autodescoberta, quanto o amadurecimento do protagonista ao 

longo dos anos, reiterando o árduo caminho geralmente enfrentado pelo herói em 

romances, como alguém que deveria ser admirado e seguido por suas bravuras e 

feitos.  

Wilma Coqueiro (2014) define a primeira forma do bildungsroman como um 

gênero masculino, individual e alemão, no qual “toda uma época pode se integrar no 

destino individual do herói, o que está em foco geralmente é o destino de um jovem 

em busca de formação, realização afetiva, apreensão de uma filosofia de mundo” 

(Coqueiro, 2014, p. 22-23).  

Maria Alessandra Galbiati (2013, p. 30), por sua vez, ressalta o caráter 

educacional e a valorização dos ideais iluministas, sobretudo o individualismo, 

refletidos na autoformação do caráter da personagem, como características 

marcantes do romance de formação.  

Nesse bildungsroman original, a perspectiva era de um homem que, como o 

herói da narrativa, ensinava ao leitor valores, normas comportamentais e, inclusive, 

a como pensar certas dinâmicas e conflitos da sociedade da época. Em decorrência 

disso, apenas as preocupações do sujeito masculino eram consideradas e cabia ao 

homem a função de representar a imagem feminina nas obras. De forma idealizada, 

o papel da mulher na sociedade se restringia a apenas duas funções: a do 

matrimônio e a da maternidade. Assim, todos as representações e aparições de 

personagens femininas eram baseadas em um modelo de como a mulher deveria se 

portar em sociedade para suprir seus deveres (Galbiati, 2013).  

Coqueiro (2014) salienta o posicionamento de Vasconcelos (2007) a respeito: 

[...] essa função crucial do romance na construção do ideal de feminilidade 
ao relacionar a difusão do amor romântico, proposto pelos romances, como 
forma de educação das jovens burguesas, inculcando os valores, as virtudes 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

 

149 

e as atitudes desejáveis e adequados às mulheres, a partir de um ponto de 
vista masculino (Vasconcelos, 2007, apud Coqueiro, 2014, p. 25). 

 

 As transformações sociais advindas da luta das mulheres por direitos 

propiciaram o surgimento de uma variação no romance de formação, que trataria, 

então, de abordar as inquietações em relação ao papel social da mulher a partir do 

ponto de vista feminino. Desviando-se do cânone masculino, o que se convencionou 

chamar de bildungsroman feminino constitui a narrativa do processo de 

amadurecimento de uma protagonista que reflete sobre a sociedade em que se 

insere. Galbiati aponta, entretanto, os desfechos como traços distintivos dos 

bildungsromane masculino e feminino:  

 

enquanto o jovem encontra o final harmônico com o mundo e consequente 
integração com seu novo meio social no término de sua jornada, a jovem 
mulher fica confinada no espaço doméstico (a autoafirmação e 
autorrealização tornam-se cada vez mais distantes). Aquela que tentasse 
traçar um caminho alternativo do esperado socialmente de uma mulher era 
incompreendida e marginalizada (Galbiati, 2011, p. 1719). 

 

            Conforme Bezerra (2020) nos faz lembrar, o reconhecimento da existência de 

um Bildungsroman feminino ocorreu nos anos de 1970, quando a crítica atribuiu o 

crescimento dessa apropriação do modelo tradicional do romance de formação 

como um reflexo do movimento feminista contemporâneo.  

Reportando-se ao documento Algumas reflexões sobre o casamento (Astell, 

1700), Bezerra argumenta que as primeiras discussões pautadas no contraste entre 

o modo como o homem e a mulher interpretam a sociedade, cada qual baseado em 

suas experiências, atestam a concepção social de que enquanto “os homens nasciam 

livres, as mulheres já nasciam subjugadas por uma estrutura de poder baseada no 

gênero” (Bezerra, 2020, p. 47). Entretanto, a autora também sinaliza que essa 

realidade mudou à medida que a autoria feminina começou a ganhar força na 

sociedade, sobretudo com a publicação de obras protofeministas, que já discutiam 

uma educação libertadora e reivindicação de direitos das mulheres muito antes do 

feminismo existir, e mais tarde, no século XIX, com a Primeira Onda Feminista e o 

sufrágio feminino.  

Gradualmente, conforme Galbiati também sinaliza, as heroínas dos 

bildungsromane femininos passam a refletir os anseios por mais liberdade e 

autonomia que estiveram no cerne do movimento feminista, ou seja, a busca 

 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

 

150 

por afirmação de sua(s) identidade(s), realização pessoal e profissional, 
independência financeira e intelectual, liberdade de escolha, 
reconhecimento artístico, direitos sobre o corpo feminino, entre outros. 
Lembrando os aspectos e as circunstâncias que determinam e influenciam, 
direta ou indiretamente, a Bildung da mulher contemporânea (GALBIATI, 
2013, p. 41). 

 

Enquanto o bildungsroman feminino está centrado na mulher, o 

bildungsroman étnico prioriza o sujeito pertencente a grupos étnicos minoritários, 

marginalizados pela sociedade, que, em contato com outras culturas, narra sua 

trajetória sob a perspectiva de uma identidade multifacetada. Elliott (2013, p. 4) 

identifica esse sujeito como um outsider, ou seja, um indivíduo que se percebe ou é 

percebido como um estranho que não se encaixa nas normas de determinada 

cultura.  

Neste artigo, focalizamos o romance de formação em que há o 

amadurecimento do sujeito diaspórico que, diante de contextos de migração e 

opressão, é obrigado a negociar com a cultura de acolhimento a manutenção da sua 

memória étnica. 

 

3. Garota, traduzida: um romance de formação 

 

Em Garota, traduzida (2011), como já dito, a protagonista é uma imigrante 

chinesa, Ah-Kim Chang, e o romance narra sua história da infância à idade adulta, 

o que caracteriza a obra como um bildungsroman simultaneamente étnico e 

feminino. A narrativa é conduzida pela personagem já adulta.  

A narradora e sua mãe decidiram ir para os Estados Unidos estimuladas por 

Paula, a tia materna, que não só prometera acolhê-las, mas se prontificara a 

conseguir uma escola para a menina. Treze anos antes, Paula se casara com um 

jovem empresário que fora para a América ainda criança e se tornara bem-sucedido.  

Naquela época, “era difícil escapar de lá, a não ser que você fosse mulher – e bonita 

ou charmosa o suficiente para casar com um dos chineses americanos que 

retornavam a Hong Kong em busca de uma esposa” (Kwok, 2011, p. 12). 

O pai de Kimberly tinha morrido de infarto e a mãe, após se recuperar de uma 

tuberculose grave, contava em recomeçar a vida com a ajuda da irmã, como mostra 

o seguinte trecho: “A estrada que poderíamos seguir em Hong Kong era um beco 

sem saída. O único futuro que pude ver para nós, para você, foi aqui, onde você 

poderia ser o que quisesse” (Kwok, 2011, p. 20). Paula e seu marido, Bob se 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

 

151 

disponibilizaram a ajudar com as despesas do tratamento médico e do processo 

migratório.  

Assim que chegam aos Estados Unidos, Paula instrui a sobrinha a identificar-

se como Kimberly, pois, um nome americanizado evitaria que as pessoas 

percebessem que ela era uma imigrante recém-chegada. Ela também recomenda 

que a menina busque adaptar-se ao modo de vida dos estadunidenses, deixando 

suas práticas religiosas e culturais para o ambiente do lar. 

A imagem idealizada que a protagonista e sua mãe tinham da América 

começa a se desfazer já na chegada: 

 

Eu não conseguia ficar quieta no carro. Virava a cabeça para todos os lados, 
procurando os arranha-céus. Não encontrei nenhum. Estava louca para ver 
a Nova York da qual me falavam na escola: Min-hat-ton, fulgurantes lojas 
de departamento e, acima de tudo, a Deusa da Liberdade, que se erguia 
orgulhosamente no porto. À medida que o carro avançava, as rodovias se 
transformavam em avenidas incrivelmente largas, que se perdiam à 
distância. Os prédios iam se tornando mais sujos, com janelas quebradas e 
palavras inglesas em spray cobrindo as paredes (Kwok, 2011, p. 7). 

 

Em poucos dias, Paula muda os planos, alegando que a ideia inicial, de que 

cuidariam dos seus filhos, foi inviabilizada pelo fato de a irmã ter tido tuberculose. 

Assim, ela decide que Kimberly e sua mãe terão que viver em outro lugar e comunica 

que arranjou um emprego para a irmã na fábrica, para pendurar e embalar vestidos. 

Assim, mãe e filha passam a viver num apartamento no Brooklyn, caindo aos 

pedaços e cheio de insetos e roedores. Apesar de ser apenas uma criança, Kimberly 

percebe que sua tia nunca teve a intenção de ajudá-las: 

 

Percebi então a verdade. Ela fizera tudo de propósito: permitira que 
fizéssemos a mudança em um dia de semana, em vez de no fim de semana, 
e nos dera alguns presentes no último minuto. Usando a fábrica como 
desculpa, queria nos largar ali e ir embora rapidamente enquanto ainda 
estávamos agradecendo a sua bondade. Tia Paula não iria nos ajudar. 
Estávamos sozinhas (Kwok, 2011, p. 10). 

 

Mesmo em sua terra natal, com todas as dificuldades que enfrentaram devido 

ao falecimento do pai de Kimberly, nunca tinham vivido tão mal. A mãe de Kimberly 

começa a se arrepender de ter deixado Hong Kong e a menina anseia por um lugar 

decente para viver.  

A “ajuda” dos tios revelou-se uma dívida, pois, acrescida de juros, fez com 

que a mãe de Kimberly, por muitos anos, se sentisse presa aos familiares, bem como 

ao trabalho análogo à escravidão que ocorria na fábrica que eles possuíam, e tivesse 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

 

152 

seu salário semanal sistematicamente reduzido pelos descontos que faziam. Ao 

entregar a baixa remuneração à mãe da protagonista, Bob fazia questão de recordar: 

“Isto é pelo seu remédio, quando você ficou doente em Hong Kong. Isto é pelas 

passagens de avião. Isto é pelos vistos. Isto é pelos juros sobre o valor total. Isto é 

pelo aluguel, aqui não há juros, é claro. Isto é pela água, gás e eletricidade” (Kwok, 

2011, p. 58). 

Reféns da dívida, a protagonista e sua mãe descobrem, com decepção, que 

nada do que lhes fora prometido seria cumprido e que, para elas, a América estava 

longe de corresponder ao Sonho Americano  (Adams, 1931), que  se traduz pela 

criação de um imaginário que faz dos Estados Unidos uma terra ideal e repleta de 

oportunidades para qualquer pessoa, independentemente de sua origem.  O termo 

também é acompanhado pelo conceito de meritocracia, que restringe o sucesso 

àqueles que possuem as habilidades e vontade para alcançar essa meta. Por outro 

lado, o Sonho Americano mascara uma ideia de superioridade pautada num plano 

hegemônico e na xenofobia recorrente. 

Em um evento programado pela editora Penguin Books UK (2011), Kwok 

revelou que a primeira moradia de sua família nos Estados Unidos era exatamente 

igual à descrita em seu romance. Além da precariedade desses espaços, a autora 

também denuncia a falta de aquecedores nesses apartamentos em um local em que 

durante o inverno, a temperatura poderia chegar a -20º C. Uma das imagens mais 

inesquecíveis e comoventes construídas na narrativa é o valor vital e indispensável 

que o fogão adquire na história. Assim como Kimberly, a autora conta que pela falta 

do aquecedor e roupas quentes nas noites frias, ela e sua família precisavam recorrer 

ao resquício de calor produzido pelo fogão após as refeições para dormir e 

principalmente terminar a cota de trabalho exigida pela fábrica, pois os seus dedos 

congelavam tanto ao ponto de impedir que eles seguissem manuseando as roupas.  

Após se estabelecerem na nova casa, Kimberly e sua mãe assumem uma nova 

rotina. A mãe sai de casa todos os dias de manhã para ir trabalhar na fábrica em 

tempo integral com o intuito de pagar a ajuda dada por sua irmã, enquanto a filha 

desempenha uma dupla jornada, estudando de manhã e auxiliando a mãe à noite 

para que ela possa atingir as metas diárias exigidas. Responsáveis pela 

administração de uma fábrica clandestina, os tios de Kimberly possuem o total 

controle acerca da permanência de um trabalhador e constantemente usam isso 

para explorar outros imigrantes em situação precária que não podem contestar, pois 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

 

153 

a fábrica é, possivelmente, uma das poucas oportunidades de trabalho que lhes 

resta. Por não ter licença, as leis trabalhistas são burladas com atos ilegais, como o 

pagamento por peça, salários muito baixos, horários extremamente longos e, 

principalmente, a utilização de mão de obra infantil. No romance, Kimberly 

menciona que tinha aprendido que essa forma de pagamento era ilegal, mas que 

essa “regra era para pessoas brancas, não para nós” (Kwok, 2011, p.31), 

evidenciando a dura realidade enfrentada pelos sino-americanos iludidos com o 

Sonho Americano.  

A autora Jean Kwok faz uso das próprias experiências para retratar essa etapa 

da vida de Kimberly. Como a protagonista, ela também trabalhou em fábricas de 

roupas para não ficar sozinha em casa, e, sobretudo, para ajudar, pois era comum 

presenciar muitas mulheres com filhos pequenos dentro do setor. No mesmo evento, 

realizado pela editora Penguin Books UK (2011), Kwok conta que, muitas vezes, era 

necessário levar trabalho para casa, pois um dia inteiro não era suficiente para 

manejar todas as roupas. No romance, a protagonista está tão imersa nessa 

realidade deplorável que é, inconscientemente, condicionada a pensar o preço das 

coisas em saias que ela e sua mãe embalavam, como demonstra o fragmento a 

seguir:  

 

Adquiri o costume, que mantive durante muito tempo, de verificar se 
alguma coisa estava cara ou não calculando quantas saias custava. Naquela 
época, o metrô custava cem saias apenas para ir e voltar da fábrica; uma 
embalagem de chicletes custava sete saias; um cachorro-quente-, 
cinquenta. Um novo brinquedo podia variar entre trezentas e duas mil 
saias (Kwok, 2011, p. 48). 

 

Auxiliando a mãe no trabalho na fábrica de tecidos após as aulas, Kimberly 

compreende que naquele local as pessoas trabalhavam a vida inteira, até morrer, 

sem ter oportunidade de melhoria de vida: 

 

Como a mãe me explicou mais tarde, todos os empregados eram, 
secretamente, pagos por peça. Isso significava que o trabalho das crianças 
era essencial para a renda da família. Na escola, aprendi que o pagamento 
por peça era ilegal, mas a regra era para pessoas brancas, não para nós 
(Kwok, 2011, p. 31). 

 

No artigo “Asian Immigrant Women and Global Restructuring, 1970-1990”, 

Rachel Salazar Parreñas (2010) enfatiza, quem, entre os anos de 1970 e 1990, as 

mulheres asiáticas foram muito exploradas nos Estados Unidos, trabalhando 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

 

154 

arduamente no mercado de trabalho de manufatura. Como muitas eram imigrantes 

ilegais e tinham dificuldades com o idioma, acabavam aceitando trabalhar em troca 

de salários baixíssimos. 

Como a mãe de Kimberly precisa trabalhar o dia inteiro, cabe à filha a tarefa 

de aprender inglês para que elas possam se comunicar adequadamente com os 

outros: “Eu ocupei o espaço que a mãe não poderia ocupar. Ela não aprendera inglês, 

portanto assumi os encargos que exigiam alguma interação com o mundo além de 

Chinatown (Kwok, 2011, p. 125). 

Além das dificuldades da rotina na fábrica, o ambiente escolar se mostra 

hostil e Kimberly é vítima de exclusão: 

 

Sob diversos aspectos, eu pensava em mim mesma como uma das crianças 
negras. As brancas traziam sanduíches em sacos de papel [...] eu comia a 
merenda grátis com as crianças negras [...] Eu também vivia em um bairro 
negro. Entretanto, os negros eram amigos uns dos outros, o que não me 
incluía. Falavam inglês rápida e facilmente, cantavam as mesmas canções 
no pátio [...] as outras crianças me achavam estranha, é claro. Eu não me 
enquadrava, com minhas roupas feitas em casa, mal-ajambradas, e cabelos 
cortados como os de um menino (Kwok, 2011, p. 46-47). 

 

A par da aparência, o estranhamento também é causado pela diferença entre 

os sistemas educacionais. Como Zou Sumei sinaliza, na China, “os alunos precisam 

de memorizar e aplicar esses conhecimentos. No entanto, nas aulas ocidentais, o 

professor orienta os alunos para que pensem e se expressem, e é uma aula dirigida 

para os alunos” (Sumei, 2018, p. 28-29). 

Apesar de o inglês ter sido a língua oficial em Hong Kong durante todo o 

período colonial, o inglês falado nos Estados Unidos tem uma pronúncia bastante 

diferente da variante falada pelos cantoneses, e a protagonista tem muita dificuldade 

para entender os professores e os colegas.  Seu professor, o sr. Bogart, demonstra 

desprezo pelas suas dificuldades linguísticas, ainda que ela se destaque em outras 

disciplinas e seja extremamente esforçada. Essa falta de empatia relacionada a 

questões xenofóbicas costuma ser uma situação muito recorrente na vida de 

imigrantes que chegam aos Estados Unidos, que são, frequentemente, 

marginalizados devido aos costumes ou crenças diferentes. 

Na sexta série, os resultados de Kimberly nos testes nacionais chamaram a 

atenção de uma professora e consequentemente da diretora LaGuardia, que 

aconselhou a protagonista a tentar obter uma bolsa de estudos em alguma escola 

particular por conta de sua inteligência. Kimberly opta por realizar a entrevista na 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

 

155 

Harrison Prep e por isso, precisa visitar o local onde a escola se situa. Observando 

o vasto ambiente escolar e alguns alunos que jogavam beisebol no campus, ela se 

sente como uma forasteira naquele lugar, incerta de sua possibilidade se adaptar: 

 

Parei de andar por alguns momentos e pensei em dar meia-volta, retornar 
ao que eu realmente era. Se soubessem ali que a mãe confeccionava minhas 
roupas de baixo ou que a gente dormia sob tecidos que encontramos no lixo, 
eu certamente seria expulsa. Tentando ser uma daquela crianças ricas, eu 
era uma fraude (Kwok, 2011, p. 79). 

 

Felizmente, ela consegue uma bolsa de estudos integral e começa estudar na 

nova escola, podendo se livrar das ações xenofóbicas de seu antigo professor   e fazer 

com que a mãe se orgulhe dela. As barreiras linguísticas, entretanto, continuam a 

afligi-la e suas roupas simples e baratas também são motivo de piadas na sala de 

aula. Entretanto, é nessa escola que a protagonista começa a agir de fato como uma 

menina de sua idade.  

Escondendo dos colegas o seu ofício ilegal na fábrica, Kimberly se aproxima 

de alunos cujo modo de vida é muito diferente do seu, como Annette. Em visita à 

casa da colega de escola, a protagonista descobre que há pessoas que têm uma vida 

confortável, moram em casas bonitas, bem decoradas e têm comida farta. Nesse 

momento, ela percebe que a única via para ter uma vida melhor é a educação. 

Entretanto, o idioma, que ela vê como uma ferramenta de poder, continua sendo o 

seu grande desafio.  

Por ser responsável pelo papel de comunicação, espera-se que Kimberly, 

como uma ponte, consiga traduzir a nova cultura em que ela e sua mãe se inserem 

ao incorporar e reinterpretar os elementos de sua herança chinesa num cenário 

estadunidense. Esse processo de tradução cultural contribui para a 

reterritorialização, à medida que, longe de sua terra natal, o imigrante reconfigura a 

sua identidade, adaptando-se a um novo contexto, sem, no entanto. se deixar 

assimilar (PYM, 1970, apud Bezerra, 2020, p. 122). Para não apagar sua herança 

cultural, Kimberly e a mãe frequentam Chinatown: 

 

A única alegria que tínhamos eram nossas visitas ao templo Shaolin de Chinatown, 

situado no segundo andar de um prédio no Lower East Side. Lá eu encontrava meu 

refúgio. O templo era administrado por autênticas monjas chinesas, de cabeças 

raspadas e túnicas negras. Elas serviam gratuitamente uma deliciosa comida 

vegetariana: macarrão frito com tofu, arroz e delicados cogumelos negros 

chamados orelhas de nuvens [...] No salão principal, a mãe e eu acendíamos 

incenso e nos curvávamos diante das três enormes estátuas de Buda [...] Eu me 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

 

156 

sentia em paz naquele templo. Era como se jamais tivéssemos saído de Hong Kong 

(KWOK, 2011, p. 127). 

 

Para elas, Chinatown, um bairro onde a cultura, língua e tradições chinesas 

são mantidas e celebradas, representa um espaço onde se sentem acolhidas mesmo 

estando tão longe de Hong Kong. Ainda que em solo americano, ela faz parte de uma 

comunidade imaginada (Anderson, 2008), da qual não deseja se desvincular. 

Todavia, a protagonista se sente dividida entre o desejo de manter vivas as suas 

práticas culturais e a necessidade de interagir com o mundo além de Chinatown, ou 

seja, de aculturar-se.  

Na perspectiva do psicólogo intercultural John Berry (2004), o processo de 

aculturação mais bem-sucedido é o integrativo, quando há uma negociação entre 

culturas. De acordo com o teórico: 

 

Quando há interesse em manter a cultura original enquanto se interage 
diariamente com outros grupos, a opção é a integração; aqui, há um certo 
grau de manutenção da integridade cultural, enquanto se busca ao mesmo 
tempo, como membros de um grupo cultural, participar integralmente da 
sociedade majoritária (Berry, 2004, p. 34). 

 

Kimberly se sente solitária, deslocada. Os únicos contatos que tem são a 

colega de escola Annette e Matt, um trabalhador da fábrica. O seu bom desempenho 

escolar desperta nos colegas um “misto de respeito de inveja” (Kwok, 2011, p. 159), 

mas não lhe proporciona o que mais deseja: a amizade. Sua carência afetiva faz com 

que busque avidamente a liberdade, desencadeando conflitos culturais e familiares, 

visto que, aos 16 anos, passa a adotar um comportamento incompatível com os 

ensinamentos maternos:  

 

A mãe me ensinara a nunca fazer nada que pudesse ser considerado 
perigoso ou impróprio para uma dama – lição herdada de sua educação 
formal. “Impróprio para uma dama” significava qualquer coisa que nos 
obrigasse a afastar os joelhos ou levantasse nossas saias” (Kwok, 2011, p. 
100-101).   
Durante o meu tempo livre na escola, eu passava um bom tempo passeando 
de mãos dadas com garotos. A gente andava e se beijava. Era exatamente o 
que a mãe me advertira para não fazer com os garotos [...] Eu tinha tantas 
obrigações que ficava feliz por, pelo menos, ter liberdade sobre meu 
próprio corpo (Kwok, 2011, p. 165). 

 

A busca de aceitação social e a necessidade de vencer a discriminação fazem 

com que, aos poucos, se distancie do padrão de comportamento imposto à mulher 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

 

157 

chinesa. Entretanto, essa aparente liberdade consiste em um ato de rebeldia ante a 

vida que leva:  

 

Os garotos não eram meus inimigos; eram coadjuvantes de um plano de fuga 
[...] os garotos da Harrison Prep eram apenas um sonho para mim: 
encantadores, deliciosos, mas evanescentes. A dura realidade era o ruído 
ensurdecedor das máquinas de costura da fábrica, a pungente sensação do 
frio na minha pele em nosso apartamento sem calefação (Kwok, 2011, p. 
165). 

 

 Vencidos os problemas com o idioma, Kimberly se prepara para realizar o 

teste de naturalização, necessário à ajuda financeira para o ingresso na Universidade 

de Yale. Até aquele momento, a protagonista havia conseguido evitar que sua real 

condição financeira fosse revelada. Entretanto, Annette a surpreende com uma 

visita inesperada: 

 

Olhando por cima de meu ombro, ela observou as paredes rachadas e o forno 
aberto. Depois, seus olhos se detiveram no casaco de pelúcia que eu estava 
usando, o que a deixou boquiaberta [...] Dei um tapa na mesa para espantar 
a barata. Depois, rapidamente, joguei o pires na pia da cozinha. Tive de lavá-

lo em seguida para não atrair outras criaturas [...] – Eu sabia que você não 
tinha muito dinheiro, mas isso é ridículo. Ninguém nos Estados Unidos vive 
assim. Afirmei o óbvio. – Na verdade, muita gente vive assim” (Kwok, 2011, 
p.195-196). 

 

 Há anos, ela e sua mãe estavam morando naquele apartamento, mas estavam 

tão exaustas pelas jornadas desgastantes no trabalho em prol da sobrevivência que, 

incondicionalmente, aprenderam a conviver com todos os problemas: “já não 

tínhamos forças para lutar contra as baratas e os camundongos, contra nossos 

membros dormentes, contra as roupas de pelúcia, contra a vida diante do forno 

aberto. Fôramos reduzidas a um estado de aceitação” (Kwok, 2011, p. 127). Com a 

ajuda da mãe de Annette, elas, finalmente, conseguem uma outra moradia, um 

apartamento aquecido e limpo. 

O comunicado da aceitação de Kimberly em Yale com uma bolsa de estudo 

integral é recebido por Paula, que reage negativamente, acusando mãe e filha de 

ingratidão, o que as leva a deixar a fábrica. 

 Livre da chantagem de Paula, com o aceite de uma faculdade prestigiada e 

trabalhando sob condições justas, Kimberly, pela primeira vez, tem uma sensação 

de pertencimento, devido à concretização da tradução cultural: 

  



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

 

158 

Essas pessoas retêm fortes vínculos com seus lugares de origem e suas 
tradições, mas sem a ilusão de um retorno ao passado. Elas são obrigadas 
a negociar com as novas culturas em que vivem, sem simplesmente serem 
assimiladas por elas e sem perder completamente suas identidades. Elas 
carregam os traços das culturas, das tradições, das linguagens e das 
histórias particulares pelas quais foram marcadas. A diferença é que elas 
não são e nunca serão unificadas no velho sentido, porque elas são, 
irrevogavelmente, o produto de várias histórias e culturas interconectadas 
(HALL, 2003, p. 88). 

 

A essa altura, a reconfiguração identitária da personagem já está delineada. 

Entretanto, uma gravidez inesperada, fruto de uma relação sexual que teve com 

Matt, seu colega de infância na fábrica, põe a personagem novamente à prova. Com 

diferentes visões de futuro, eles se separam, visto que Kimberly não está disposta a 

desistir de cursar a faculdade para exercer o papel de mãe e esposa e Matt, cuja ótica 

é patriarcal, não se dispõe a acompanhá-la. 

O desfecho do romance, que situa as personagens 12 anos mais tarde, mostra 

o processo de desenvolvimento da protagonista. Enfrentando as dificuldades 

geradas por sua decisão de ser mãe solteira, Kimberly deu à luz um menino, Jason; 

conseguiu cursar a faculdade e tornar-se uma cirurgiã pediatra reconhecida, 

proporcionando à mãe e ao filho estabilidade e conforto.  

Em um breve reencontro com Matt, agora casado com uma ex-namorada, ela 

deixa que ele pense que fez um aborto. Ciente de que está negando ao filho a 

presença paterna e de que Matt foi o único homem que amou, Kimberly reconhece 

que, se tivesse revelado a verdade à época, estaria desistindo do que mais buscara: 

a liberdade para agir por si mesma e traçar o seu futuro. Sua trajetória de sofrimento, 

luta e resistência a um ambiente hostil aos imigrantes sino-americanos havia sido 

coroada pela superação dos obstáculos e pelo sucesso profissional. Nesse aspecto, 

por vias tortuosas e inesperadas, o sonho americano efetivamente se concretizou.    

Considerações finais 

Garota, traduzida consiste em um relato autobiográfico ficcional de uma 

imigrante asiática desde a sua infância até a idade adulta, caracterizando-se, 

portanto, como um bildungsroman feminino e étnico. 

 Ao longo do romance, há muitos episódios em que a herança cultural 

chinesa da protagonista colide com a nova realidade vivida nos Estados Unidos, 

demonstrando como a personagem lida, desde jovem, com a tensão provocada pela 

imigração.  



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

 

159 

Kimberly opta por uma negociação entre culturas que resulta em uma 

reconfiguração identitária que é o produto de um processo de aculturação 

integrativo. Ainda que reconhecendo a importância da sua cultura original, das 

lembranças do pai e de sua vida em Hong Kong, a personagem percebe que, diante 

da dificuldade de sua mãe para se comunicar em inglês, cabe a ela construir um 

modo de sobrevivência nos Estados Unidos.  

A identidade não é algo fixo, imutável, e Kimberly passa por uma 

transformação identitária à medida que vai se adaptando ao modus vivendi 

estadunidense, tanto em decorrência das trocas culturais com outros indivíduos 

quanto dos desafios que enfrenta diuturnamente na condição de mulher e imigrante. 

 

Referências 
 
ADAMS, John T. The epic of America. Boston: Little, Brown, And Company, 1931. 
Disponível em: https://ia601401.us.archive.org/15/items/in.ernet.dli.2015. 
262385 /2015.262385.The-Epic.pdf>. Acesso em: 10 jul. 2025. 
 
ANDERSON, Benedict. Comunidades Imaginadas. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2008. 
 
BERRY, John W. Migração, Aculturação e Adaptação. In: DeBiaggi, Sylvia Dantas. 
& Paiva, Geraldo. Psicologia, E/Imigração e Cultura. São Paulo: Casa do Psicólogo, 
2004, p. 29-45. 
 
BEZERRA, Victória Cristina de S. A representação identitária da mulher migrante 
em narrativas de formação contemporâneas: uma análise de The House on Mango 
Street, Precisamos de novos nomes e Garota, traduzida. 2020. 145 f. Dissertação 
de Mestrado em Estudos Literários. Faculdade de Formação de Professores da 
Universidade do Estado do Rio de Janeiro, 2020. Disponível em: 
<https://www.bdtd.uerj.br:8443/bitstream/1/16472/2/Disserta%c3%a7%c3% 
a3o%20-%20Vict%c3%b3ria%20Cristina%20de%20Sousa%20Bezerra%20-
%202020%20-%20Completa.pdf>. Acesso em: 22 jul. 2025. 
 
COQUEIRO, Wilma dos Santos. Poéticas do Deslocamento: Representações de 
identidades femininas no Bildungsroman de autoria feminina contemporâneo. 
2014. 193 f. Tese (Doutorado) - Curso de Estudos Literários, Universidade Estadual 
de Maringá, Maringá, PR, 2014. Disponível em: <http://www.ple.uem.br/ 
defesas/pdf/wscoqueiro. PDF>. Acesso em: 20 jul. 2025. 
 
ELLIOTT, Loreta Johnson. The Ethnic Bildungsroman. 2013. 68 f. Tese 
(Doutorado) - Curso de Artes, East Carolina University, Greenville, SC, 2013. 
Disponível em: <http://thescholarship.ecu.edu/handle/10342/4397>. Acesso em: 
20 jul. 2025. 
 
GALBIATI, Maria Alessandra. Revendo o gênero: a representação da mulher no 
Bildungsroman feminino contemporâneo. 2013. 120 f. Tese (doutorado) - 

https://ia601401.us.archive.org/15/items/in.ernet.dli.2015.%20262385
https://ia601401.us.archive.org/15/items/in.ernet.dli.2015.%20262385
https://www.bdtd.uerj.br:8443/bitstream/1/16472/2/Disserta%c3%a7%c3%25%20a3o%20-%20Vict%c3%b3ria%20Cristina%20de%20Sousa%20Bezerra%20-%202020%20-%20Completa.pdf
https://www.bdtd.uerj.br:8443/bitstream/1/16472/2/Disserta%c3%a7%c3%25%20a3o%20-%20Vict%c3%b3ria%20Cristina%20de%20Sousa%20Bezerra%20-%202020%20-%20Completa.pdf
https://www.bdtd.uerj.br:8443/bitstream/1/16472/2/Disserta%c3%a7%c3%25%20a3o%20-%20Vict%c3%b3ria%20Cristina%20de%20Sousa%20Bezerra%20-%202020%20-%20Completa.pdf
http://thescholarship.ecu.edu/handle/10342/4397


 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

 

160 

Universidade Estadual Paulista Julio de Mesquita Filho, Instituto de Biociências, 
Letras e Ciências Exatas, 2013. Disponível em: <https://repositorio.unesp.br/ 
entities/publication/8ffbaf90-1a95-4d5b-ba2a-bce0e40dc31b>. Acesso em: 22 jul. 
2025. 
 
GALBIATI, Maria Alessandra. (Trans)formação e Representação da Mulher no 
Bildungsroman Feminino Contemporâneo. Estudos Linguísticos, São Paulo, v. 3, n. 
40, p.1716-1728, set./dez. 2011. Disponível em: <http://www.gel. 
hospedagemdesites.ws/estudoslinguisticos/volumes/40/el.2011_v3_t45.red6.pdf
>. Acesso em: 18 jul. 2025. 
 
HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Tradução de Tomaz 
Tadeu da Silva e Guacira Lopes Louro. São Paulo: DP&A Editora, 2003. 
 
HOBSBAWM, Eric. A era do capital: 1848-1875. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1996.  
 
KWOK, Jean. Garota, traduzida. Traduzido por Paulo Afonso. Suma de Letras, 
2011. 
 
LEE, Erika. The Making of Asian America: a history. New York: Simon & Schuster, 
2015. Disponível em: <https://archive.org/details/makingofasia 
name00leee/page/n7/mode/ 2up>. Acesso em: 22 jul. 2025. 
 
MAAS, Wilma Patrícia. O cânone mínimo: o Bildungsroman na história da 
literatura. São Paulo: Editora da UNESP, 2000. 
 
OMI, Michael; TAKAGI, Dana. Situating Asian Americans in the Political Discourse 
on Affirmative Action. In: WU, Jean Yu-Wen Shen; CHEN, Thomas (org.). Asian 
American Studies Now: a critical reader. New Brunswick: Rutgers University Press, 
2010. p. 118-124. 
 
PARREÑAS, Rachel Salazar. Asian Immigrant Women and Global Restructuring, 
1970-1990. In: WU, Jean Yu-Wen Shen; CHEN, Thomas. Asian American Studies 
Now. New Brunswick: Rutgers University Press, 2010. p. 354-369. 
 
PENGUIN BOOKS UK. Jean Kwok talks about Girl in Translation. YouTube, 31 de 
março de 2011. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v= 
NVKz1ecNrXI&t=117s. Acesso em: 10 de julho de 2025. 

 
PYM, Anthony. Cultural Translation. In: PYM, Anthony. Exploring Translation 
Theories. London: Routledge, 1970, p. 138-158. Disponível em: 
<http://cw.routledge.com/textbooks/translationstudies/data/samples/978041583
7897.pdf>. Acesso em: 29 de julho de 2025. 

 
SUMEI, Zou. Análise de Diferenças Culturais Entre a Educação Chinesa e a Ocidental. 
2018. 57 f. Dissertação (Mestrado em Português como Língua Segunda ou Estrangeira) 
Universidade Nova de Lisboa, Lisboa, 2018. Disponível em: 
<https://run.unl.pt/bitstream/10362/37776/1/%E7%BB%88%E7%A8%BF%20Disser
tac%CC%A7a%CC%830-Ta%CC%82nia.pdf>. Acesso em: 28 jul. 2025. 
 

https://repositorio.unesp.br/%20entities/publication/8ffbaf90-1a95-4d5b-ba2a-bce0e40dc31b
https://repositorio.unesp.br/%20entities/publication/8ffbaf90-1a95-4d5b-ba2a-bce0e40dc31b
https://www.youtube.com/watch?v=%20NVKz1ecNrXI&t=117s
https://www.youtube.com/watch?v=%20NVKz1ecNrXI&t=117s
http://cw.routledge.com/textbooks/translationstudies/data/samples/9780415837897.pdf
http://cw.routledge.com/textbooks/translationstudies/data/samples/9780415837897.pdf


(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

 

161 

Narrar para (re)existir: reescrevendo a história equatoriana 
no conto “El último carajo del general”, de Juan Montaño 

 
Rafael da Silva Mendes1 

Fernanda Aparecida Ribeiro2 

 

Introdução 

 

Este trabalho analisa as personagens do conto “El último carajo del general”, 

do autor afro-equatoriano Juan Montaño, com base na vivência dos povos afro-

equatorianos. O objetivo é destacar como o texto literário revela as dinâmicas raciais 

na história do Equador e evidencia a contribuição dos afro-equatorianos na 

construção do Estado-nação. Juan Montaño Escobar (1955-) é contista, jornalista e 

ativista do Movimento Negro Equatoriano. O conto faz parte da coletânea Así se 

compone un son – Volume II, publicada pelo Ministério da Cultura do Equador em 

2008, e aborda temas ligados à negritude e à releitura de discursos históricos. 

Dessa forma, com o intuito de evidenciar as dinâmicas raciais na América 

Latina, presentes no texto ficcional, este trabalho discute como a segregação do povo 

negro ainda reverbera na sociedade contemporânea, mesmo após o fim da colônia, 

com notabilidade ao racismo sofrido pelo povo negro do Equador, simbolizado na 

personagem, Silverio Macondes - protagonista do conto. Como resultado, a análise 

discute como o racismo estrutural e o legado colonial ainda impactam a sociedade 

equatoriana, especialmente através da personagem Macondes, que simboliza a 

marginalização do povo negro. A figura de Eloy Alfaro, por sua vez, representa uma 

elite branca moderna, que rompe com a política colonial, mas mantém suas práticas 

excludentes. Assim, a literatura é apresentada como espaço de resistência e 

ressignificação da memória e identidade negra na América Latina. 

Dentro desse contexto, este trabalho pretende demonstrar a “afrovivência” 

no âmbito de luta, resistência e (re)existência do povo negro equatoriano. Propõe-

se analisar de maneira afro-referenciada a literatura afro-equatoriana, firmando-se 

                                                 
1  Pesquisador-voluntário de IC – Iniciação Científica, de Setembro/2024 a Agosto/2024. Graduando 
do Curso de Letras-Espanhol e Literaturas de Língua Espanhola, no ICHL – Departamento de 
Ciências Humanas e Letras da UNIFAL-MG - Universidade Federal de Alfenas. CV Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/3085205851120620. Orcid: https://orcid.org/0009-0008-3573-7551. E-mail: 
rafaelsilva.mendes@unifal-mg.edu.br, 
2 Professora de Literatura da Universidade Federal de Alfenas (UNIFAL-MG), CV Lattes: 
https://lattes.cnpq.br/2345571169775152 Orcid: https://orcid.org/0000-0002-1629-9575.  E-mail: 
fernanda.ribeiro@unifal-mg.edu.br. 

https://orcid.org/0009-0008-3573-7551


 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

 

162 

a partir das particularidades dos povos afrodiaspóricos e dos intelectuais do Sul-

global, permitindo uma visualização a partir do lugar de fala dos sujeitos negros, 

como exposto por Zilá Bernd (1988).  Ao observar as dinâmicas raciais equatorianas, 

houve uma frequente tentativa de apagamento das memórias afrodescendentes e na 

Revolução Liberal (1895-1911) concebeu-se um heroísmo e louvor ao General Eloy 

Alfaro por meio do discurso histórico colonialista das elites dominantes. Entretanto, 

o autor põe em questionamento a figura histórica do General, associando-o à 

mentira e à traição, características contraditórias ao tom heroico, nacional e popular 

impingido sobre essa figura.  

A análise se pauta nos estudos de Crítica Literária de Silvia Valero (2011; 

2016) e Shirley Campbell (1998); da História do Equador de Enrique Ayala (1995) e 

Ingrid Rosario et al (2024); da Teoria Crítica Racial de Achille Mbembe (2014; 

2018) e Silvio Almeida (2019); bem como o conceito de colonialidade de Aníbal 

Quijano (2005), Enrique Dussel (1993) e Walter Mignolo (2007), debatendo a 

construção social da América Latina, pós-colonizada, observando atentamente o 

período histórico e sua conjuntura com os fatos representados na narrativa de Juan 

Montaño. 

Em virtude do eixo temático proposto, entendemos que, a respeito de 

literaturas que abordam os sujeitos negros nas suas narrativas, é crucial ler sobre 

esses sujeitos a partir do lugar de enunciação (Campbell, 1998; Bernd, 1988). Assim, 

propomos pensar para além de ficções que abordem as pessoas negras em 

estereótipos e lugares subalternos, como meros objetos passivos das opressões. Mas 

caminhar para uma maturação epistemológica de uma literatura afro-hispânica, 

agente de si e dos seus. Expõe-se uma epistemologia e metodologia do Sul-global, 

que se distancia das imposições raciais ficcionais fundadas na invasão pelo homem 

branco europeu (Dussel, 1993; Quijano, 2005). Baseado, portanto, nas 

considerações postas a fim de avançar nos estudos de textos afro-referenciados na 

América Hispânica, e para além, encaminharmos à um pensamento amefricano 

como elucidado por Lélia González (2020, p. 134) a fim de: “ultrapassar as 

limitações de caráter territorial, linguístico e ideológico, abrindo novas perspectivas 

para um entendimento mais profundo dessa parte do mundo onde ela se manifesta: 

a América como um todo”, e assim reforçar uma “categoria de amefricanidade [que] 

incorpora todo um processo histórico de intensa dinâmica cultural (adaptação, 

resistência, reinterpretação e criação de novas formas) que é afrocentrada”. 

Sobre a constituição de uma literatura afro-hispano-americana, Silvia Valero, 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

 

163 

em seu artigo “La crítica literaria frente a las narrativas afrohispanoamericanas: 

generalizaciones y racialización” (2016), destaca que há somente a visibilidade dos 

autores negro-hispânicos na crítica literária latino-americana e norte-americana a 

partir de 1980 (2016, p. 43). Valero vai pontuar que, para constituição de uma 

literatura negro-hispano-americana, a temática dos textos deve estar ligada “à 

origem africana, a noção de liberdade como própria dos povos escravizados nas 

Américas, a ideia de ‘experiência negra’” (2016, p. 48)3. Além dessas, a autora 

pontua que  

 

a participação dos negros na construção da nação constitui o quadro 
de referência recorrente nas escrituras, cujo objetivo final é abrir 
uma consciência pública sobre a presença inevitável de pessoas de 
ascendência africana nos vários momentos históricos do 

subcontinente (Valero, 2011, p. 75)4 . 
 

Já Shirley Campbell (1998, p. 31) comenta que essas são temáticas 

constantemente revisitadas, e ademais, há questões voltadas diversos temas, entre 

eles vivência, negritude, consciência de pertença, a denúncia, entre outros, 

apontando a origem étnica do autor como um ponto chave. Ela sinaliza que não 

basta apenas a presença de personagens negros na narrativa, mas é preciso uma 

presença de uma consciência negra nos textos literários, ou seja, a presente 

perspectiva identitária crítica enunciativa.  

Vale destacar que Juan Montaño é participante de uma geração de autores 

negros que formulam em suas narrativas um discurso afrocentrado, denunciando o 

racismo e reescrevendo a ancestralidade negra. Assim, a realidade histórica é 

utilizada na ficção para uma (re)leitura crítica: o relato histórico da constituição da 

nação equatoriana e seu herói é posto em questionamento. Visto isso, o 

protagonismo histórico é instituído a quem foi apagado, esquecido e/ou silenciado 

e Juan Montaño é o porta-voz do seu povo, os afro-equatorianos, que foi silenciado, 

ele descreve um ambiente ficcional que faz emergir as questões sociopolíticas que 

permeiam a existência dos povos negros equatorianos. 

 

 

                                                 
3 “ligados al origen africano, a la noción de libertad como propia de los pueblos esclavizados en las 
Américas, a la idea de ‘experiencia negra’”. 
4 “la participación del negro en la construcción de las naciones, conforman el recurrente marco 
referencial de las escrituras, cuyo objetivo último es lograr la apertura de una conciencia pública en 
cuanto a la presencia insoslayable del afrodescendiente en las diferentes instancias históricas del 
subcontinente.”  



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

 

164 

Contar a história, reescrever o passado pela memória 

 

O conto “El último carajo del general” narra a história de Silverio Macondes, 

negro liberto, e sua participação na Revolução Liberal liderada pelo personagem 

factual - o General Eloy Alfaro. A trama envolve a relação do protagonista com o 

general em meio à Revolução, que culmina em uma série de batalhas até a tomada 

do poder pelos líderes liberais. A princípio, Macondes não desejava se juntar à 

guerra dos liberais proposta por Alfaro, porém, após suas terras serem confiscadas, 

foi obrigado a se juntar às tropas. 

Essa tensão social é colocada na narrativa desde os primeiros momentos, com 

a epígrafe de Malcolm X: “Me interessa apenas uma coisa: a liberdade, por todos os 

meios”5. A indicação de uma radicalidade enunciativa é fixada, podendo significar, 

então, que a liberdade é a motriz fundamental que poderá conduzir as personagens, 

funcionando para além de um objetivo a ser conquistado, é o centro das causas, é o 

motivo do início – e o final – da jornada de Macondes com Alfaro.  

A frase de Macondes que abre o conto contém um tom pesado, fomentando 

uma tensão já indicada pela epígrafe: "Algum dia, general, a única dor que sentirá 

será causada pela má recordação de quem realmente lhe apreciou e por sua 

promessa incumprida"6 (Montaño, 2008, p. 181). Junto às tensões, pois havia uma 

multidão querendo invadir a cela onde o general se encontrava, a frase de Macondes 

é sentenciante, como uma maldição, uma praga rogada e a realização desta praga é 

apresentada no texto pela multidão que se aproximava: 

 

Além disso, não era o momento para arrependimentos que 
pudessem abalar seu ânimo agora que tinham arrombado a porta de 
sua cela. E a voz do general não tremeu, com dúvidas finais, gritou 
para que se calassem (“¡Caralho!” -foi o segundo da tarde-.), 
surpresos, se calaram até que alguém quebrou o silêncio espantoso 
com um tiro certeiro na cabeça e todos viram, assombrados, como o 
homem de pouca estatura caía com o respeito pontual de sua 
história.7 (Montaño, 2008, p. 182). 
 
 

                                                 
5 “Me interesa una sola cosa: la libertad, por todos los medios”. 
6 “Algún día, general, el único dolor que sentirá el causado por el mal recuerdo de quienes realmente 
le apreciaron y por su promesa incumplida”. 
7 Además, no es el momento para arrepentimientos que le pudieran falsear el ánimo ahora que habían 
tumbado la puerta de su celda. Y no le tembló la voz al general, con las dudas finales les gritó que se 
callaran (“¡carajo!” –fue el segundo de esa tarde–.), sorprendidos así lo hicieron hasta que alguien 
reventó el pasmoso silencio con un certero disparo en la cabeza y vieron asombrados cómo el hombre 
de poca estatura se caía con el respeto puntual de su historia.  



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

 

165 

A sombra da mandinga rogada foi tão real que, surpreendentemente, um 

disparo cessa os pensamentos e finaliza a história de Alfaro. A intrepidez da bala é 

uma metáfora para uma construção certeira da história do Equador: Alfaro traiu o 

povo negro e sequer se arrependeu deste fato. O uso do discurso direto utilizado na 

fala de Macondes constitui-se uma auto-enunciação-negra (Zilá, 1988, p. 50), que 

somente poderia ser traduzida imageticamente por uma bala. A metáfora é posta 

com nitidez nas sentenças: “Essa memória angustiosa lhe veio de golpe”8 e “o 

silêncio espantoso com um tiro certeiro na cabeça”9 (Montaño, 2008, p. 181-182). 

Destaca-se, aqui, uma auto-enunciação do povo negro na história do Equador 

construído narrativamente como uma bala, matando o general e tudo que ele 

representava.  

Os personagens do conto se conheceram em outubro de 1880 e a primeira 

cena descrita é um diálogo a respeito da abolição da escravatura, melhor, sobre a 

efetividade da liberdade, já que a abolição tinha sido assinada em 1851 (Andrews, 

2007, p. 87), mas a abolição não livrou os negros do julgo colonial, pelo contrário, 

eles continuaram reduzidos a um corpo-comércio, como se demonstrará adiante. 

O foco narrativo do texto é a personagem Macondes que, seja por diálogo, ou 

por fluxo de consciência, se torna o portador das vozes silenciadas denunciando que 

os acordos [de abolição] não foram cumpridos: “o sentimento comum daqueles que 

tiveram que fazer acordos nunca cumpridos por seus proprietários”10 (Montaño, 

2008, p. 182). Nesse sentido, a narrativa aborda a presença do racismo estrutural 

na sociedade moderna e pós-colonial (Almeida, 2019, p. 45), quando a elite política, 

social e racial (ou seja, os brancos) não permitiram que os negros tivessem 

efetivamente a sua liberdade. 

Prado (2009, p. 12) discorre que “às vésperas da independência, a escravidão 

negra era pouco importante na maior parte das colônias espanholas do continente”. 

A discriminação racial persistiu mesmo após a queda do domínio espanhol e a 

marginalização continuou nos países formados (Andrews, 2007, p. 85). A abolição 

da escravidão, embora um avanço significativo. 

A colonialidade teceu um encobrimento da América Latina e dos sujeitos 

negros. Walter Mignolo (2007, p. 13) pontua que o racismo se expressa como uma 

ferramenta do sistema de poder europeu para anular outras histórias, colocando as 

                                                 
8 “Ese repaso angustioso le vino de golpe” 
9 “el pasmoso silencio con un certero disparo” 
10 “el sentimiento común de los que debieron concertar acuerdos de nunca cumplirse con sus dueños 
renovados” 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

 

166 

narrativas da América na enunciação de seu opressor.  No conto, Macondes 

evidencia a predileção pelo opressor: “A generosidade financeira de seu Governo foi 

com os escravagistas”11 (Montaño, 2008, p. 182): ou seja, a posição contra a 

hegemonia histórica põe em questão os pesares da colonização. O colonialismo 

detém como modus operandi a ideia de raça para uma classificação social da 

população – a primórdio. Um processo que se configura pela alteridade (Dussel, 

1993), no qual o negro é sempre posto como o “outro” e inferiorizado. E, por isso, 

afirma-se a urgência de ver os povos negros das Américas enquanto seres humanos, 

reverberando o incomodo do “Outro-europeizado”: “As concessões de alforrias, 

embora frequentemente retratadas pelos senhores como presentes e atos de 

generosidade para com seus escravos, eram, na verdade, o produto, como tantas 

coisas mais na vida dos escravos, de negociações” (Andrews, 2007, p. 70). 

O jogo da liberdade como fator histórico principal é a temática da narrativa. 

A liberdade do negro é apresentada como um bem-negociado: “seu pai, Melquiades 

Macondes havia comprado sua liberdade a muito custo”12 (Montaño, 2008, p. 183). 

E as metáforas com elementos da natureza são recorrentes. A paisagem é uma 

metaimagem que significa os momentos construídos na narrativa: “São essas as 

chuvas que antecipam a semestral bestialidade do inverno nessas terras”13 

(Montaño, 2008, p. 182). Antes de um período de sequidão vem a umidade, uma 

analogia à tranquilidade e é nesse ambiente que Macondes é apresentado ao general.  

Outra imagem utilizada no texto é o café:  

 

Foi a fragrância vespertina do café a que enfeitiçaria a direção 
inequívoca da visita e da amizade. Eram cinco cavaleiros. O que 
parecia ser o líder, sorriu e demonstrou que seu fervor, mal domado, 
para combater não iria com ele. 
—Há café para um compatriota do sul — disse o coronel Alfaro com 
uma amistosidade decidida, sem esperar convite, descavalgou e 
subiu com ligeira agilidade aos oito degraus até a porta.14 (Montaño, 
2008, p. 183). 
 
 

Na literatura de autoria negra, o café pode conter vários símbolos, 

                                                 
11 “La generosidad financiera de su Gobierno fue con los esclavistas”. 
12 “Su padre, Melquíades Macondes había comprado su libertad a pulso”. 
13 “Son esas las lluvias que anticipan la bestialidad semestral del invierno en estas tierras”. 
14 Fue la fragancia vespertina del café la que entundaría la dirección sin equívocos de la visita y 
amistad. Eran cinco jinetes. El que parecía ser el jefe, sonrió y demostró que no iban con él sus apenas 
domados fervores por combatir. 
–Hay café para un paisano del sur –dijo el coronel Alfaro con decidida amistad, sin esperar 
invitación, descabalgó y trepó con limpia agilidad los ocho escalones hasta el portal.  



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

 

167 

principalmente quando inserido nos contextos de diáspora africana, colonialismo, 

escravidão e identidade. Embora o café não seja sempre um símbolo central, quando 

presente em obras de escritores negros, ele traz consigo camadas simbólicas 

significativas. No texto de Montaño, o café é um símbolo utilizado pelo autor para 

construir a noção de pertencimento, como se percebe na frase dita pelo 

protagonista: “É café do monte e somente pode bebê-lo quem pertença a ele”15 

(Montaño, 2008, p. 183). A adjetivação colocada a Alfaro é a de inconveniente, como 

um legítimo reprodutor da ideologia colonial e “sem esperar convite” (Montaño, 

2008, p. 183) invadiu as terras “alheias” e se auto-convidou para apreciar os 

manjares, ou melhor “a fragrância vespertina do café”. A resposta de Macondes é a 

confirmação que o café é um símbolo para o pertencimento étnico e geográfico, 

“somente pode bebê-lo quem pertença a ele” (Montaño, 2008, p. 183). A alteridade 

é colocada por Macondes como uma rebeldia; se em primeiro momento os europeus 

estabeleceram a alteridade, agora o sujeito negro é quem a estabelece por meio do 

café o seu lugar de pertencimento. Macondes é colocado como representante todo 

povo negro equatoriano:  

 

Os outros permaneceram em suas montarias e não viam nenhum 
benefício na amizade com o cimarrón apaziguado por aqueles dias. 
Um daqueles conhecia a fama do pai e supunha que o filho teria a 
mesma natureza desconfiada do caudilho que não reconhecia 
autoridade acima da sua.16 (Montaño, 2008, p. 183-4). 

 
 

Esse trecho revela como os personagens secundários que, por vezes, são os 

seguidores de Alfaro, representam a ideologia colonial, pois os verbos 

“permaneceram” e “viam”, empregados no pretérito pelo narrador, nos dão uma 

pista sobre a posição inicial e final desses liberais. A memória da cimarronaje, 

importante crivo na construção narrativa, é vista com repulsa, como expresso no 

trecho “que não reconhecia autoridade acima da sua”, ou seja, a luta pela liberdade 

dos povos negros é rebeldia, é subversão.  

Segundo Rogério Mendes (2022), a palavra cimarrón foi primeiramente 

usada para se referir aos animais que fugiam das fazendas e, posteriormente, 

utilizadas para designar os negros que fugiam de seus senhores (2022, p. 51), como 

                                                 
15 “Es café de manigua y sólo puede beberlo quien pertenezca a ella” 
16 “Los otros permanecieron en sus cabalgaduras y no veían provecho en la amistad con el cimarrón 
apaciguado por estos días. Uno de ellos conocía la fama del padre y suponía que el hijo tendría la 
misma naturaleza desconfiada del caudillo que no reconocía autoridad por encima de la suya.” 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

 

168 

um vívido sinônimo de selvageria e propriedade. A vivência dos cimarrones está 

diretamente ligada à resistência.  

A postura de negação à humanidade negra revela que se institui o negro um 

signo do delírio, como afirma, Mbembe, “os mundos euro-americano em particular 

fizeram do Negro e da raça duas versões de uma única e mesma figura, a da loucura 

codificada” (2014, p. 11). Mas, vale recordar que o conceito de raça é uma ficção 

construída pelo homem europeu sobre os povos negros.  Edizon León Franco no 

artigo “Lectura crítica de la historia de los cimarrones de Esmeraldas (Ecuador) 

durante los siglos XVI-XVII” (2017, p. 153) discorre que os cimarrones eram “os 

grupos rebeldes que não apenas escapavam da escravidão, mas, combatiam desde 

os palenques, quilombos, cumes, por sua liberdade”17, ou seja, os cimarrones eram 

a faceta da resistência negra e indígena.  

León Franco afirma que “a cimarronaje vai mais além da resistência; é um 

projeto político (re)existencial pois refaz a subjetividade do escravizado, 

convertendo-se no antagonismo da escravidão” (2017, p. 153)18. Assim, a 

cimarronaje se constitui como uma frente que se desdobrava sobre todas as 

camadas da sociedade negra. Destacamos o conceito de Mendes (2022) sobre 

cimarronaje deixar de ser relacionar “aos negros que resistem porque fogem para 

referir-se aos negros que resistem porque pensam.” (2022, p. 52). Ou seja, a 

cimarronaje é um desdobramento de combate, resistência e rebeldia não por uma 

individualidade ou mera rebelião, mas, pela sabedoria.  

Nesse sentido, a cimarronaje está intrinsecamente ligada à ancestralidade 

que se constrói no presente a partir das raízes africanas reconfiguradas nos 

geografia que esses sujeitos negros estão inseridos (León Franco, 2017, p. 156). A 

ancestralidade é expressa pelo reviver das jornadas do povo afro-equatoriano como 

autoproclamadores da sua liberdade e não o Estado, como ocorre no seguinte trecho 

do conto:  

 

Silverio Macondes, filho do liberto Melquíades Macondes, 
construtor de nações e povos, guerreiro malinke segundo sei e não 
esquecerei — mostrou a reverência combativa de suas credenciais 
ancestrais. 

                                                 
17 “los grupos rebeldes que no solo escapaban de la esclavitud, sino que combatían desde los 
palenques, quilombos, cumbes, por su libertad.”  
18 “el cimarronaje va más allá de la resistencia; es un proyecto político (re)existencialen tanto rehace 
la subjetividad del esclavizado, convirtiéndose en el antagónico de la esclavitud” 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

 

169 

O coronel o olhou entusiasmado, se despediu [...] 19(Montaño, 2008, 
p. 184). 

 
 

O diálogo revela que o invasor, Alfaro, só se apresentou ao final da conversa 

e a resposta de Macondes nos mostra a identidade e ancestralidade ligadas como um 

fio condutor sobre os sujeitos negros; a liberdade através de sua auto-enunciação: 

“filho do liberto Melquíades Macondes, construtor de nações e povos, guerreiro 

malinke segundo sei e não esquecerei— mostrou a reverência combativa de suas 

credenciais ancestrais”. Ou seja, o protagonista é consciente da dinâmica ancestral 

da qual vive e se sente pertencente. A colonialidade teceu os corpos negros com uma 

face única, vistos como objetos, até os dias de hoje. Por isso, é possível dizer que 

Alfaro vê Macondes como um corpo guerreiro (por ser cimarrón): “O coronel o 

olhou entusiasmado”.  

O segundo contato entre os personagens é o convite urgente de Alfaro à 

Macondes para sua condecoração como líder da Revolução Liberal. Apesar da 

animação e euforia de todo ambiente exterior, a consciência de Macondes 

aconselhava-o: “Um cântaro velho não se mete em peleja de paus”20 (Montaño, 

2008, p. 185). A sabedoria ancestral é exposta através de um ditado, algo próximo 

ao ditado popular brasileiro “Macaco velho não mete a mão em cumbuca”. O 

protagonista relembra “as vezes que seu pai se esquivou de propostas militares, que 

outros aceitaram e regressaram afetados, caindo apodrecidos em vales serranos”21 

(Montaño, 2008, p. 185): a revitalização da memória do pai-ancestral é um guiar na 

sua vida, o texto constantemente nos apresenta essa memória-guia. Esta é uma das 

faces da ancestralidade amefricana, um organismo vivo orgânico que orienta seus 

descendentes até o fim, tornando assim a ancestralidade um “princípio base e o 

fundamento maior que estrutura” (Martins, 2021, p. 41-2). Logo, a memória-guia é 

a reterritorialização dos ritos, que mostra a Macondes como o sistema sociopolítico 

age.  

Alfaro se aproxima, senta-se com o jovem e inicia-se o diálogo: 

 

— Por que não vem conosco? — convidou como um leve comando. 

                                                 
19 “Silverio Macondes, hijo del liberto Melquíades Macondes, constructor de naciones y pueblos, 
guerrero malinke según sé y no olvidare - mostró la reverencia combativa de sus credenciales 
ancestrales.  
El coronel le miró entusiasmado, se despidió [...]”. 
20 “Un cántaro viejo no se mete en pelea de garrotes”. 
21 “Recordó las veces que su padre esquivó propuestas militares, que otros aceptaron y regresaron 
lisiados, se quedaron pudriéndose en valles serranos”. 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

 

170 

— Não é minha guerra — respondeu balançando as pernas. É 
também sua como é de todos os patriotas sentem a dor dos açoites 
dos jenizaros contra a Pátria [...] 

— É sua guerra e a deles 22(Montaño, 2008, p. 185) 
 
 

A insistência de Alfaro é construída semanticamente ao extremo, utilizando 

uma hipérbole de associação dos açoites como o Governo: “como [...] sentem a dor 

dos açoites dos jenizaros contra a Pátria”: a tentativa de convencimento por meio de 

um exagero retórico ao comparar uma das faces dos males da escravidão com a 

posição do Governo só demonstra mais uma vez que o general enxerga Macondes 

como um objeto-guerreiro, que pode ser usado – como nos tempos da escravatura 

–  e não como um sujeito livre.  

 No século XIX, o Equador era uma sociedade profundamente dividida, com 

uma elite política e econômica dominante que controlava grande parte dos recursos 

do país, enquanto a maioria da população vivia em condições de pobreza e 

marginalização. Rosario et al. afirmam que a Revolução Liberal foi: 

 

A luta dialética entre as forças modernizadoras, identificadas com o 
liberalismo político e econômico, ou, pelo menos, com uma versão 
aclimatada dele, [...] em oposição à Igreja Católica e aos setores 
elitistas tradicionais e conservadores que lutam, em todos os 
momentos, para manter o statu quo (2024, p. 74). 

 
 

Segundo Rosario et al. (2024), a Revolução Liberal no Equador foi 

impulsionada por demandas por reformas políticas e sociais, influências iluministas 

e o desejo de inclusão política por parte de grupos marginalizados. Diversas figuras, 

incluindo representantes dessas comunidades, tiveram papel importante no 

processo, com ênfase às comunidades sociais marginalizadas. Apesar das reformas 

voltadas à modernização e democratização do país, o movimento enfrentou 

resistência das elites conservadoras e de outros setores que se opunham às 

mudanças propostas pelos liberais. E um dos legados foi as traições políticas 

ocorridas com os grupos marginalizados.  

Eloy Alfaro, personagem factual, foi líder militar e político que se tornou uma 

figura ímpar do movimento liberal, protagonizando-se e mantendo marginalizado 

                                                 
22 “–¿Por qué no viene con nosotros? –invitó con un leve mandato. 
–No es mi guerra –respondió sacudiéndose las perneras. 
–Es también suya como lo es de todo patriota que se duela del dolor de los azotes de los jenízaros a 
la Patria 
–Es su guerra y la de ellos” 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

 

171 

outros grupos que participaram da revolução. Ayala (1995, p. 19) vai dizer que a 

Revolução Liberal sofre com a mitificação de seus personagens históricos e, 

certamente, Alfaro é um desses. Rosario et al. (2024, p. 86) discorrem que a 

Revolução de Alfaro “serviu apenas para reforçar as posições de domínio da 

burguesia de Guayaquil em detrimento do conservadorismo e, ainda mais, dos 

chamados setores populares sempre traídos pelos governos”. O discurso histórico 

nacionalista foi construído para evidenciar os heróis, homens da elite, e para 

silenciar outros protagonistas no Equador. Ou seja, o conto denuncia que a liberdade 

reivindicada pelos liberais não era de fato para todo o povo.  

Por isso, pode-se afirmar que a liberdade é um ponto de tensão no texto 

literário. E a frase de Macondes, “É sua guerra e a deles”, nos informa dois aspectos 

cruciais sobre os sujeitos negros e sua identidade: a primeira é as condições de 

escravatura que persistiram sobre esses sujeitos que se veem desgarrados das 

nacionalidades que estão inseridos, expressado nos pronomes possesivos “sua/dele” 

que denominam a posse dessa condição aos brancos liberais, e disto provém seu 

devir (Mbembe, 2014); e a segunda é que, nessas condições, esses sujeitos que foram 

constantemente demarcados pela raça encontram-se com a etnicidade para depois 

com a nacionalidade, então primeiro se é negro e depois equatoriano. A 

consequência identitária da colonização é direta, esses sujeitos não são acolhidos em 

suas nações e filiam-se instintivamente às suas comunidades étnicas. Acerca disso, 

evidenciamos a Hall (2006, p. 88 — grifo nosso), que declara que as “formações de 

identidade que atravessam e intersectam as fronteiras naturais, compostas por 

pessoas que foram dispersadas para sempre de sua terra natal”, assim os 

trazidos para América, os africanos e seus descendentes. 

Analisando a postura de Macondes, como cimarrón, podemos afirmar que 

reconhecer legados que mantêm vivas ideias e histórias não pode ser algo reservado 

só para quem foi escolhido por critérios políticos para ser o ‘personagem principal’ 

da história oficial (Mendes, 2002, p.60). Ao ser questionado “Qual é a sua pátria?”, 

o personagem responde “Meus ancestrais que povoaram estas terras há séculos, eles 

são a minha autêntica pátria. O resto…”23 (Montaño, 2008, p. 185). O diálogo se 

encerra e de novo há a recusa dos oficiais de Alfaro sobre o protagonista: “Quanta 

importância tem esse negro, coronel Alfaro!”24 (Montaño, 2008, p. 185), 

demonstrando como a pessoa negra é vista, ou melhor, é tida como o “Outro”. 

                                                 
23 “Mis ancestros que pueblan estas tierras hace siglos, ellos son la auténtica patria.” 
24 “¡Cuánta importancia tiene ese negro, coronel Alfaro!” 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

 

172 

Quando as terras de Macondes são confiscadas pelo governo, ele se vê obrigado a 

participar da Revolução junto ao general. A perda da liberdade simbolizada através 

de suas terras é instantânea. À medida que o narrador descreve o confisco das terras, 

a família também sofre os efeitos, destacando que todos são condenados a uma 

condição de escravatura.  

A entrada na guerra se mostra como uma imagem literária à necropolítica 

sobre os povos negros. Sobre esse conceito, Mbembe (2018, p. 27) discorre que a 

“condição de escravo resulta em uma tripla perda: perda de um ‘lar’, perda de 

direitos sobre seu corpo e perda de estatuto político”; ou seja, uma dominação, 

alienação e morte social desde o início. Macondes é desumanizado, prisioneiro e 

escravo de uma revolução que não o acolhe. O estado neocolonial (Donghi, 1975, p. 

128) mantém marginalizado os negros e, por meio de uma política de morte, decide-

se “quem importa e quem não importa, quem é “descartável” e quem não é”.  Outros 

personagens também se pronunciam: 

 

Comandante Macondes, a liberdade, minha família serve em uma 
fazenda por dívidas que não se pagam nem com sete vidas de cada 
um deles. [...] Por isso lhe temos seguido, por isso temos andado 
com o senhor sem destino, por isso tornamo-nos filhos do Bambero 
para não falhar, comandante. A liberdade de nossas famílias é o que 
conta de agora em diante. Dê sua liberdade a cada parente nosso.25 

 
 

A liberdade como motriz é compartilhada, todos a desejam, inclusive os 

“bandoleros cimarrones” (Montaño, 2008, p. 191). Seguindo o combate, Macondes 

percebe que a liberdade está cada vez mais se tornando distante: 

 
Apenas vinte e cinco anos cumpridos e já padecia de angústia das 
mortes em combate desiguais de seus amigos, sofria o abandono da 
tranquilidade dos bons motivos para tanta morte, não suportava 
com o peso da consciência por haver desobedecido os conselhos de 
seu pai.26  (Montaño, 2008, p. 188-9). 
 
 

Macondes encontra Alfaro em um assentamento dos liberais, o general o 

apresenta, mas ninguém aperta sua mão, “não era igual a eles, apesar do liberalismo 

                                                 
25 Comandante Macondes, la libertad, mi familia sirve en la hacienda por deudas que no se pagan ni 
con siete vidas de cada uno de ellos. [...] Por eso le hemos seguido, por eso hemos andado con usted 
sin destino, por eso nos hicimos hijos del Bambero para no fallarle, comandante. La libertad de 
nuestras familias es lo que cuenta de ahora en adelante. Dele su libertad a cada pariente nuestro. 
26 “Veinticinco años cumplidos apenas y ya padecía el agobio de las muertes en combates desiguales 
de sus amigos, sufría el abandono de la tranquilidad de los buenos motivos para tanta muerte, no 
podía con peso de la consciencia por haber desobedecido las consejas del padre.” 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

 

173 

de suas opiniões”27 (Montaño, 2008, p. 189), pois o compromisso ideológico dos 

liberais não era com os negros. O café é descrito agora como amargo, trágico “que já 

não adoçaria nada e nem ninguém neste mundo, ao fundo dos seus olhos [Alfaro] 

viu faíscas inextinguíveis daqueles que atendiam apenas com o coração as 

calamidades da guerra”28 (Montaño, 2008, p. 189); café como símbolo da amargura 

da sociedade com o povo negro, ratificando-se novamente que o racismo é um 

projeto político de morte (Mbembe, 2018).  

Passadas algumas batalhas, anos depois do início da jornada, a morte o rodeia 

e a liberdade é uma memória distante; o narrador descreve que “é de longe um 

guerreiro que já absorveu para sempre o pacífico agricultor de anos atrás”29 

(Montaño, 2008, p. 192). Alfaro pergunta como Macondes conseguiu as armas e a 

resposta foi “as compramos com ouro extraído dos rios”30 (Montaño, 2008, p. 193). 

Entretanto, a pergunta encadeia uma irritação para o protagonista. 

 

Quer que eu lhe diga um segredo, coronel? Somos os únicos que 
compramos as coisas nesta República. Temos comprado a 
liberdade, a terra, os nossos filhos e as armas para defendermo-nos 
também temos comprado. [...] Sim, somos os únicos que pagamos o 
que necessitamos ou aquilo que mais apreciamos. Nós.31 (Montaño, 
2008, p. 193). 

 
 

 O protagonista fala “Temos comprado a liberdade, a terra, os nossos filhos”, 

se a liberdade é o motriz, é o motivo da participação de Macondes na guerra. 

Mbembe (2014, p. 19) ao discorrer sobre sujeito negro descreve que “humilhado e 

profundamente desonrado, o negro é, na ordem da modernidade, o único de todos 

os humanos cuja carne foi transformada em coisa e o espírito em mercadoria”. Ao 

povo negro resta comprar seu corpo. O homem branco da elite latino-americana não 

enxerga essas peculiaridades que pergunta: “Vocês quem?” (Montaño, 2008, p. 

193), e Macondes responde “Nós, os negros. Os africanos nascidos aqui.”32 

(Montaño, 2008, p. 193). A resposta seguinte de Alfaro é uma sentença para 

                                                 
27 “no era un igual a ellos, a pesar del liberalismo de sus opiniones.” 
28 “que ya no endulzaría nada ni nadie en este mundo, al fondo de los ojos vio las chispas 
inextinguibles de los que atendieron sólo con el corazón las calamidades de la guerra.” 
29 “Es de largo un guerrero que ya absorbió para siempre al apacible agricultor de años atrás” 
30 “Las compramos con oro playado en los ríos.” 
31 “¿Quiere que le diga un secreto, coronel? Somos los únicos que compramos las cosas en esta 
República. Hemos comprado la libertad, la tierra, a nuestros hijos y las armas para defenderla 
también las hemos comprado. [...] Sí, somos los únicos que pagamos lo que necesitamos o aquello 
que más apreciamos. Nosotros.” 
32 “-¿Ustedes quiénes? 
-Nosotros, los negros. Los africanos nacidos aquí.” 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

 

174 

pensarmos sobre o real compromisso dos liberais com a população marginalizada: 

“Estou aqui [...] pelo triunfo das ideias liberais. Bom, também pelos da tua raça, 

pelos concertos.”33 (Montaño, 2008, p. 193). Pode-se dizer que há uma ambivalência 

nessa resposta, pois conduz uma tentativa de convencimento ao leitor e a Macondes 

que o general está na causa dos negros, mas a ideologia por ele vivida não almeja 

alcançar os negros. Ancorado na ancestralidade Macondes diz: 

 

A pátria é um vento sussurrante ou os maúseres desses homens. 
Quem sabe o que é pátria para nós, José Eloy? Verifique. Pergunte 
a esses guerrilheiros que sabem de sua pátria e a resposta te daria 
quatro dedos de espanto. Sim, irei, porém quero tua palavra, aqui e 
agora, sem testemunhas, somente quero escutá-la de seus lábios. 
Tua palavra será a lei infinita como os grãos de areia desta praia.34  
(Montaño, 2008, p. 194). 
 
 

A diretividade e assertividade é dita não por si, mas pelos ancestrais que o 

guiam. E fundado na ancestralidade o negro torna-se “o símbolo de um desejo 

consciente de vida, força pujante [...] engajada no ato de criação” (Mbembe, 2014, 

p. 19). A ancestralidade define de modo estruturante a cosmopercepção negro-

africana dispersada pelo mundo. Como sintetiza Martins (2021, p.39), desde “o culto 

aos ancestrais preserva e atualiza, da melhor maneira possível, a originalidade e a 

genuinidade” que contempla “a concepção de universo, de poder, de pessoa”. A 

ancestralidade ocupa todo espaço de vida dos povos afro-diaspóricos e por esta base 

Macondes pede a liberdade dele e dos seus guerreiros, seu povo, o povo negro.  

Não apenas uma liberdade de aparências, porém, condições legítimas de vida 

– e não de sobrevivência. O protagonista firma o pacto de luta pela liberdade, em 

um lugar de luta por si e pelos seus – não por Alfaro e a ideologia da Revolução 

liberal. O general aceita o pedido e promete. Insurgido pelos ancestrais faz duas 

considerações cruciais:  

 

Que os ancestrais valorizem tua sinceridade e te amparem enquanto 
o ferro de tua palavra não seja corrompido e destruído pela falsidade 
[...]. Escutei tua palavra [...] a guardo em minha memória e na dos 
Ancestrais. Isso é o mais sagrado que carregarás contigo coronel 
José Eloy Alfaro, por hora descanso. Porém nem morto poderá 

                                                 
33 “Estoy aquí [...] por el triunfo de las ideas liberales. Bueno, también por los de tu raza, por los 
conciertos.” 
34 “La patria es este viento arrullador o los máuseres de esos hombres. ¿Quién sabe qué es patria para 
nosotros, José Eloy? Averígualo. Pregúntales a esos guerrilleros qué saben de su patria y la respuesta 
te daría cuatro dedos de espanto. Sí, iré, pero quiero tu palabra, aquí y ahora, sin testigos, sólo quiero 
escucharla de tus labios. Tu palabra será ley infinita como los granos de arena de esta playa.” 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

 

175 

suportar a dor da palavra incumprida. Nem morto encontrarás paz, 
se perverteres a cor da tua palavra.35 (Montaño, 2008, p. 194). 

 

A promessa é circunscrita na oralidade, reterritorializando a dinâmica 

ancestral. E a praga rogada recai sobre Alfaro, pelo não cumprimento da promessa. 

Após esse momento, Macondes sai para continuar os combates com seus guerreiros 

negros, ou como eram denominados “guerrilha mandinga”, gravados para sempre 

na história como insurgentes rebeldes, cimarrones, e não como heróis da história 

do Equador. O narrador nos conta que a pior parte da guerra ficou com esses 

soldados “mandingueiros”: “Estavam tão acostumados a combater que voltaram a 

ter a fama taumatúrgica. [...] Deviam suportar os cantos assustados dos pequeninos 

das cidades que os associavam com comilões de carne e beberrões de sangue 

humano.”36 (Montaño, 2008, p. 195-6). A realidade é que mesmo sendo ótimos 

guerreiros, são “dignos” de uma associação assombrosa por parte da sociedade da 

época, esses negros não eram vistos como sujeitos. A natureza recria o cenário de 

morte que cercava os guerreiros negros, como se observa no trecho a seguir, no qual 

destacamos com grifos os adjetivos são associados ao protagonista e seu batalhão:  

 

Esta noite é de um azul solitário e foi uma pena que tenha acabado 
com uma multidão de nuvens espessas ou o amanhecer abrupto 
que ainda estava distante. O céu de poucos luzeiros brilhantes e a 
lua densa em uma proximidade de silêncios insuportáveis, ao 
menos neste deserto de frio cortante. [...] É uma melodia lenta, 
vacilante e com o brilho morto pela fadiga. Cada um a escutava 
com os ouvidos recordando de ares agradáveis. Uma canção 
melancólica que permeava a todos em seus pesares.37 (Montaño, 
2008, p. 196 — grifo nosso). 
 
 

A metaimagem descrita através da paisagem elucida uma leitura dos 

sentimentos de Macondes e dos seus guerreiros. Se o racismo se estrutura na 

sociedade a partir da colonização baseada na alteridade, a descrição nos leva a ver 

                                                 
35 “Que los ancestros valoren tu sinceridad y te amparen mientras el hierro de tu palabra no sea 
corrompido y destruido por la falsedad [...]. Escuché tu palabra[...] se guardó en mi memoria ven la 
de los Ancestros. Eso es lo más sagrado que acarrearás contigo coronel José Eloy Alfaro, por ahora 
con sosiego. Pero ni muerto podrás soportar el dolor de la palabra incumplida. Ni muerto encontrarás 
paz, si perviertes el color de tu palabra.” 
36 “Estaban tan acostumbrados a combatir que volvieron a tener la fama taumatúrgica. [...] Debieron 
soportar los cantos temerosos de los ninfios de las ciudades que los asociaban con comilonas de carne 
y borracheras de sangre humana.” 
37 “Esta noche es de un azul solitario y daba pena que se acabara por un tropel alocado de nubes 
espesas o el amanecer brusco todavía distante. El cielo de pocos luceros brillantes y luna densa en 
una vecindad de silencios insoportables, al menos en este páramo de frío afilado. [...] Es una melodía 
lenta, vacilante y con el brillo muerto por la congoja. Cada uno la escucha con oídos añorantes de 
agradables ayeres. Una canción melancólica que aísla a todos en sus propias pesadumbres.” 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

 

176 

não apenas essa situação histórica conhecida. O texto apresenta as consequências 

sobre os sujeitos negros que se sentem cercados pela morte e mortos pelos ideais 

políticos da modernidade. O negro é um corpo que pode lutar em guerras em favor 

de direitos humanitários básicos e é o corpo constantemente desumanizado e 

animalizado. 

O “canto de liberdade”, como exposto por Campbell (1998), revigorado nas 

literaturas afro-hispânicas, é expresso na fala de Macondes: “Acabou, esta guerra já 

não é para mim e não voltará a ser, vamos a casa”38 (Montaño, 2008, p. 196). 

Novamente a ancestralidade ganha a cena com “a memória de seu pai que chegava 

a visitá-lo como um pedido de explicações pelos mortos sem proveito desta guerra 

que havia feito sua”39 (Montaño, 2008, p. 196). Os ancestrais guiam-no para a 

liberdade que somente eles poderiam dar, não os liberais. A liberdade que tanto 

buscava tornou-se prisão; uma prisão que tirava o sono de Macondes: “Os mortos 

ressoam em seus ouvidos pela paz negada aos familiares próximos”40 (Montaño, 

2008, p. 197). Um grito que não apenas reconfigura a história de Macondes, mas é 

símbolo da sua consciência que compreende o sistema colonialista que estava 

arraigado e sendo coparticipante, como exposto “reafirmação gritada a todo 

pulmão: a casa! A casa era a maneira de dizer à terra, ao refúgio familiar, às curvas 

do rio, aos santos sem templos, ao café vespertino e ao tabaco curado”41 (Montaño, 

2008, p. 197). O café é reestabelecido para designar a casa.  

O intuito é mostrar que lutar com e pelo sistema político não trará uma 

mudança para a realidade do seu povo, não com as mesmas armas que os 

descendentes dos colonizadores. Num ímpeto o protagonista diz “Vou comprovar 

que a palavra do general Eloy Alfaro tem um selo sagrado.”42 (Montaño, 2008, p. 

198). A descrição do retorno de Macondes e seus guerreiros para a capital por um 

caminho livre de qualquer empecilho, como se os Ancestrais abrissem o caminho, 

sem guerrear no caminho voltaram.  

Macondes foi encontrar-se com Alfaro, já no poder, em Quito em fevereiro de 

1900. O reencontro não foi caloroso e, agora, Alfaro firma-se como um antagonista, 

conta com as dádivas do governo liberal, e oferece mais guerras a Macondes e um 

                                                 
38 “Se acabó, esta guerra ya no es para mí ni lo volverá a ser, nos vamos al hogar” 
39 “la memoria de su padre que llegaba a visitarlo como a pedirle explicaciones por los muertos sin 
provecho de esta guerra que había hecho suya.” 
40 “Los muertos resuellan en sus oídos por la paz negada a los parientes conciertos.” 
41 “la reafirmación gritada a todo pulmón: “! a casa!” A casa era la manera de decir a la tierra, al 
refugio de familia, al recodo de río, a los santos sin templos, al café vespertino y al tabaco curado.” 
42 “Voy a comprobar que la palabra del general Eloy Alfaro tiene sello sagrado.” 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

 

177 

novo posto: “A você, eu, lhe patentearia à coronel e com essa patente seria meu 

ajudante de campo”43 (Montaño, 2008, p. 199). À contrarresposta do protagonista, 

“O que resta de um guerreiro sem palavra, general?”44 (Montaño, 2008, p. 200), 

Alfaro demonstra o desinteresse na causa dos negros confirmadamente, afirmando 

“[e]ste é um aguaceiro que não basta para tanta seca”45 (Montaño, 2008, p. 200). 

Neste momento, a metáfora da seca, já apresentada no início do conto como uma 

premonição narrativa e imagética, torna-se concreta naquela realidade. Era na 

verdade a representação do sentimento que sentia Macondes seco, cansado e sem 

força, longe da alegria e tranquilidade das águas de casa.  

Macondes retruca “não, general, já não tenho guerras para guerrear e espero 

não as ter nunca mais. Estou cansado e é o cansaço épico dos avôs nascidos nestas 

terras”46 (Montaño, 2008, p. 201). Nesse contexto, o protagonista é a memória-guia 

viva dos negros que lutaram na independência de seus países, lutaram para sua 

liberdade e seguem lutando até a morte. “Saímos oitenta e regressamos menos de 

cinquenta, seus ossos se embranqueceram no deserto ou se queimaram debaixo do 

sol”47, continua Macondes demonstrando o resultado da guerra para o povo negro: 

os guerreiros foram embranquecidos e silenciados nas ossadas da história. E o 

discurso continua: “Como saber que não são mortos por nada, general Alfaro?”48 

(Montaño, 2008, p. 200), já que a promessa é requisitada como um ponto firmado 

“[a]ssim saberemos que sempre contaremos com sua lealdade à palavra”49 

(Montaño, 2008, p. 200). 

A promessa era de “liberdade sem condições”, mas o narrador evidencia que 

“o general Eloy Alfaro perdeu de vista a realidade e se extraviou em presunções sem 

a bússola salvadora de suas convicções liberais firmes.”50 (Montaño, 2008, p. 200). 

Ou seja, as convicções liberais (neocoloniais) não enxergam os negros, os afro-

equatorianos, como sujeitos dignos da liberdade por sua árdua luta; eles são tidos 

como objetos descartáveis e usáveis. Macondes conclui: “Saiba, general, que não 

                                                 
43 “A usted yo le ascendería a coronel y con ese grado sería mi ayudante de campo.” 
44 “¿Qué queda de un guerrero sin palabra, general?” 
45 “Este es un aguacero que no basta para tanta sequía.” 
46 “No, general, ya no tengo guerras para guerrear y espero no tenerlas nunca más. Estoy cansado y 
es el cansancio épico de los abuelos nacidos en estas tierras.” 
47 “Salimos ochenta y regresamos menos de cincuenta, sus huesos se blanquean en el páramo o se 
queman bajo soles de pena.” 
48 “¿Cómo saber que no son muertos de nada, general Alfaro?” 
49 “Así sabremos que siempre contaremos con su lealtad a la palabra” 
50 “El general Eloy Alfaro perdió de vista la realidad y se extravió en presunciones sin la brújula 
salvadora de sus firmes convicciones liberales.” 



 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

 

178 

temo nenhuma morte, senão a dos mortos sagrados em minha consciência”51 

(Montaño, 2008, p. 201).  

O conto termina com Silverio Macondes indo embora da sala do general, 

restando-lhe a solidão que afeta ao povo negro em seu cotidiano. Em meio a uma 

constante luta desde seu nascimento, resta aos sujeitos negros uma noite escura 

frente ao racismo que permeia as sociedades latino-americanas, encontrando, dessa 

maneira, na ancestralidade a melhor forma de respirar nessa sociedade. 

 

Conclusão 

 

O conto elucida que as dinâmicas raciais impostas às pessoas negras no 

processo colonizador que perduraram até o fim da colonização – com a 

independência dos países latino-americanos –, e que permeiam os dias atuais.  

Todas essas questões raciais explicitam o racismo, que acontece de maneira 

estrutural nas sociedades latino-americanas (Almeida, 2019). A constante luta e 

resistência do povo negro está intrinsicamente ligada à memória, já que sem ela é 

impossível seguir lutando. E é nesse sentido que a literatura afro-hispano-

americana é uma subversão; trata-se de textos que em sua gênese se propõe ao 

questionamento dos paradigmas coloniais. A literatura é o palco de uma construção 

dialógica do homem afrodiaspórico, que está em devir, e: primeiro, vivencia a 

herança ancestral; segundo, toma consciência da sua posição subalterna na 

sociedade moderna; e, terceiro, instaura novas formas de recuperar essa memória 

ancestral, em um movimento resistência, em uma constante contra hegemônica.  

Juan Montaño propõe uma (re)leitura crítica da história do Equador 

destacando o protagonismo do povo negro. A narrativa retrata a vivência de um 

homem negro, jovem e liberto em um Equador pós-independente, em guerra e que 

ainda não vê pessoas negras como sujeitos. Além disso, caminhar pelas literaturas 

afro-hispânicas é conhecer as culturas negras que reexistem, e mantém a 

ancestralidade viva, nessa ressignificação à opressão. Um movimento de 

amefricano, encantado e transgressor, surgidas pelo cruzamento de África e 

América, guiadas por um caminho de subversão.  

 

 

                                                 
51 “Sepa, general, que no temo a ninguna muerte, sino a los sagrados muertos de mi conciencia” 



(Orgs.) Shirley de S. G. Carreira; Paulo Cesar S. de Oliveira  

 

179 

 

Referências  
 
 

ALMEIDA, Silvio. Racismo estrutural. São Paulo: Pólen, 2019. 

ANDREWS, Georgeeid R. América Afro-Latina, 1800 - 2000. Trad: Magda Lopes. 
São Carlos: EdUFSCar, 2007 

AYALA, Enrique. Una perspectiva histórica general de la revolución liberal 
ecuatoriana. Revista de la Universidad del Azuay en: 1895 - 1995 Cien años de la 
revolución liberal, Cuenca-Ecuador, v. 1, n. 16, págs. 17-34, Junho, 1995. 

BERND, Zilá. Introdução à literatura negra. São Paulo: Brasiliense, 1988. 

CAMPBELL, Shirley. La literatura negra en América Latina. Entorno, n. 8, p. 29-36, 
1998. Disponível em: http://biblioteca.utec.edu.sv/entorno/index.php/entorno/ 
article/view/382/373. Acesso em: 10 fev. 2025. 

DUSSEL, Enrique. 1492: o encobrimento do outro: a origem do mito da 
modernidade. Petrópolis, RJ: Vozes, 1993. 

GONZALEZ, Lélia. Por um Feminismo Afro-Latino-Americano. Organização: 
Flávia Rios e Márcia Lima. 1. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Tradução de Tomaz 
Tadeu da Silva, Guaracira Lopes Louro. 11. ed. Rio de Janeiro: DP&A, 2006. 

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar, poéticas do corpo-tela 
[recurso eletrônico]. 1. ed. Rio de Janeiro: Cobogó, 2021. 

MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. Tradução de Marta Lança. Lisboa: 
Antígona, 2014. 

MBEMBE, Achille. Necropolítica. Tradução de Renata Santini. São Paulo: n-1 
edições, 2018. 

MENDES, Rogério. Pedagogias da Cimarronaje: a contribuição das cosmogonias e 
cosmovisões africanas e afrodescendentes para crítica literária e literatura latino-
americana. São Paulo: Associação Brasileira de Hispanistas, 2022. 

MIGNOLO, Walter. La idea de América Latina: la herida colonial y la opción 
decolonial. Barcelona: Editorial Gedisa Blackwell Publishing, 2007. 

MONTAÑO, Juan. El último carajo del general. In: E-mail: rafaelsilva.mendes@unifal-

mg.edu.br, Así se compone un son, Vol. II: cuentos. 1a ed. Quito: Casa de la Cultura 
Ecuatoriana, 2008. 

POMER, Leon. As independências na América Latina. 13ª ed. São Paulo: 
Brasiliense, 2007. 

PRADO, Maria Lígia. A formação das nações latino-americanas. 22ª ed. São Paulo: 
Atual, 2009. 

http://biblioteca.utec.edu.sv/entorno/index.php/entorno/article/view/382/373
http://biblioteca.utec.edu.sv/entorno/index.php/entorno/%20article/view/382/373
http://biblioteca.utec.edu.sv/entorno/index.php/entorno/%20article/view/382/373


 Cadernos de Literatura e Diversidade 11 
 

 

180 

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 
LANDER, Edgardo (Org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências 
sociais – perspectivas latino-americanas. Ciudad Autónoma de Buenos Aires, 
Argentina: Clacso, 2005. p. 107-30. 

ROSARIO, Ingrid Michelle C.; DÁVILA, Pablo Esteban G.; SALVATIERRA, Ledy 
Tania M.; RUILOVA-REYS, Bismark Gerardo Balance historiográfico sobre la 
revolución liberal de Ecuador: Lecturas alternativas y significados sociológicos 
divergentes. Revista de Historia, Ciencias Humanas y Pensamiento Crítico, 
Espanha, v. 4, n. 8, págs. 73-89, Julho, 2024.  

VALERO, Silvia. Narrativas afro-hispanoamericanas: los riesgos del campo 
literario. Reflexiones en torno al tratamiento de 'lo afro' desde la creación literaria y 
el trabajo académico. In: VALERO, Silvia. Afrodescendencia. Aproximaciones 
contemporáneas desde América Latina y el Caribe. Centro de Información de las 
Naciones Unidas para México, Cuba y República Dominicana. México DF, 2011. p. 
75-79. Disponível em: https://www.cinu.mx/AFRODESCENDENCIA.pdf. 

VALERO, Silvia. La crítica literaria frente a las narrativas afrohispanoamericanas: 
generalizaciones y racialización. Cuadernos de Literatura, [S. l.], v. 20, n. 39, p. 41-
52, 2016. Disponível em: https://revistas.javeriana.edu.co/index.php/cualit/ 
article/view/15099. Acesso em: 7 fev. 2025. 

https://www.cinu.mx/AFRODESCENDENCIA.pdf
https://www.cinu.mx/AFRODESCENDENCIA.pdf
https://revistas.javeriana.edu.co/index.php/cualit/article/view/15099
https://revistas.javeriana.edu.co/index.php/cualit/%20article/view/15099
https://revistas.javeriana.edu.co/index.php/cualit/%20article/view/15099


 
Cadernos de Literatura e Diversidade é uma série 

destinada à divulgação de resultados de pesquisas 

realizadas por discentes cujo objeto de investigação 

são as representações da diversidade no discurso  

literário. 

                                  

ISBN  978-65-83495-03-7  

https://www.cblservicos.org.br/servicos/meus-livros/visualizar/?id=0c89b51c-01a6-f011-bbd2-6045bd3b6b2f

